
  

Foto: Maykon Pepjaca Krikati 



  

A revista Territorial é um periódico de publicação  

contínua da Universidade Estadual de Goiás que 

tem por objetivo divulgar produções atinentes aos 

estudos e reflexões sobre diversas temáticas 

relacionadas à Geografia e áreas afins. 



 

Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais 

Ano 2025 



 

 

 

 

 

CORPO EDITORIAL 

 

Editores 

Dra. Lorranne Gomes da Silva - Universidade Estadual de Goiás - UEG 

Dr. Alexsander Batista e Silva - Universidade Estadual de Goiás - UEG 

Dr. Vinicius Polzin Druciaki - Universidade Estadual de Goiás - UEG 

 

Conselho Editorial 

Douglas Santos - Prof. Dr. Aposentado pela PUC/São Paulo 

Eguimar Felício Chaveiro - Universidade Federal de Goiás (UFG) 

Edvaldo Cesar Moretti - Universidade Federal da Grande Dourados (UFGD) 

Jorge Barcellos - Universidade Federal de São Paulo (UNIFESP) 

Júnior Miranda Scheuer - Universidad de la República / URUGUAI 

Nohora Inés Carvajal Sánchez - Universidad Pedagógica y Tecnológica de Colombia 

Marcos Aurélio Saquet - Universidade Estadual do Oeste do Paraná (UNIOSTE) 

Marti Boneta - Departament d’Educació Generalitat de Catalunya, Espanha 

Manoel Calaça - Prof. Dr. Aposentado pela UFG/Goiânia 

 

Comissão de Organização do Dossiê 

Fabio José Cardias Gomes - Universidade Federal do Maranhão  (UFMA) 

José Ronaldo Mendonça Fassheber (UNESPAR-Paranaguá) / In Memoriam 

Mariano Justino Marcos Terena - Comitê Intertribal Memória e Ciência Indígena (ITC) 

Soraia Chung Saura- Universidade de São Paulo (USP) 

Everson Carlos da Silva- Universidade de São Paulo (USP) 

 

Fotografia da Capa 

Maykon Pepjaca Krikati (brasileiro, maranhense, do povo Krikatí, da Terra Indígena 

Krikatí, Aldeia São José, estudante de Comunicação na Universidade Federal do 

Maranhão-Imperatriz) 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

SUMÁRIO  

 
Prefácio.........................................................................................................08-14 

 

Artigos  

Para José Ronaldo Mendonça Fassheber, ou simplesmente, Zeh (in memoriam) 
Palavras que te (in)definem 
Liliane da Costa Freitag……………………………………………………………….…………15-23 

 
 
“Sempre tive o sonho de reunir as diversas Nações Indígenas do mundo. Vivi, lutei e 
consegui!” – Carlos Terena, criador dos Jogos dos Povos Indígenas – in memoriam 
Mariano Justino Marcos Terena..............................................................................24-30 

 
 
Etno-desporto indígena: entre noções, significados e práticas de um campo 
científico em movimento 
José Ronaldo Mendonça Fassheber 

Liliane da Costa Freitag……………………………………….…………………………………31-55 

 
 
The ethnosport theory: postulation, experiment, implementation 
AlexeyKylasov.......................................................................................................56-71 

 
 
Los juegos de tablero de los pueblos originarios de argentina y su relación com 
juegos similares practicados por otros grupos que habitan países limítrofes 
Stela Maris Ferrarese Capettini.............................................................................72-104 

 
 
A corrida de tora e a formação etnoesportiva da pessoa-corpo-território Jê-
Timbira no cerrado amazônico 
Fabio José Cardias Gomes..................................................................................105-132 

 
 

Entre o Lazer e o Esporte: saberes aéreos da arqueria indígena e tradicional 
Soraia Chung Saura 

Ana Cristina Zimmermann 

Teresa Oliveira Lacerda......................................................................................133-162 

 

 

 

 



 

 

 

 

 
Construção política de etnoesporte e atividade física em territórios indígenas e 
urbanos 
Everson Carlos da Silva......................................................................................163-184 

 
 
Territórios dos saberes e a construção de identidades das crianças indígenas 
Negarotê por meio do jogo 
Edimar da Rocha 

Alceu Zoia.........................................................................................................185-202 

 
 
A diversidade nos Jogos Indígenas Pataxó em Coroa Vermelha-BA: emergência 
étnica e estratégias de reafirmação identitária 
Fábio Souza Vilas Boas 

Pablo Antunha Barbosa 

Karkaju Pataxó/Eujácio Batista Lopes Filho.........................................................203-222 

 
 
Futebol de mulheres Asuriní: do “embaçar” ao jogar, a conquista de espaços 
Jairson Monteiro Rodrigues Viana 

Maria Sarmento Pereira......................................................................................223-253 

 
 
O etnofutebol do povo Gavião do Pará: indianidade no esporte ou a 
esportividade indígena 
Fabio José Cardias Gomes 

Everson Carlos da Silva..............................................................................254-280 

 
 
Valores históricos e culturais da luta tradicional RáRá do povo Kanhgág 
Nosá Ferreira Juvêncio 

Isabel Cristina Rodrigues 

Carlos Herold Junior……………………………………………………………………..……281-310 

 
 

Da Agarrada à Luta Marajoara: transição de uma Arte Marcial Vernacular a um 
Esporte de Combate 
Leonardo Fernandes Coelho 

Cristiano Roque Antunes Barreira………………………………………………….………311-334 

 
 
Atravessando os rios da Amazônia na construção de conhecimento sobre a cultura e a 
luta marajoara 
Delson Eduardo da Silva Mendes........................................................................335-354 

 
 
Da tradição ao espetáculo: a esportivização da luta marajoara na perspectiva 
dos lutadores 
Welison Alan Gonçalves Andrade 

Carlos Afonso Ferreira do Santos 

Rogério Gonçalves de Freitas.............................................................................355-374 

 
 
 
 
 
 



 
 
 
 
 
Contribuições da capoeira angola de Mestre Pastinha para o avanço do 
pensamento negro-africano em Filosofia e Psicologia 
Simone Gibran Nogueira....................................................................................375-401 

 

 
O Karate como um etnoesporte: vestígios “indígenas” na prática  
Fabio Augusto Pucineli 

Tiago Oviedo Frosi 

Marcelo Alberto de Oliveira................................................................................402-433 

 
 
Entrevista com o professor Guilherme Pessoa Júnior sobre Práticas Corporais e 
Esporte nas Aldeias da região tocantina 
Fabio José Cardias Gomes 

Guilherme Pessoa Júnior....................................................................................434-446 
 

 

 

 

 

 

 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 8-14 

 

 

 

 

 

Prefácio 

A Revista Territorial tem a alegria de apresentar o Dossiê: Etnoesporte 

e Jogos Indígenas e Tradicionais, uma edição inédita, que reuniu grandes 

pesquisadores sobre o tema, não apenas do Brasil. Com certeza será um 

marco nas publicações científicas no Brasil, com uma riqueza de teorias, 

práticas, vivências e sobretudo, a presença dos povos indígenas e 

tradicionais em cada palavra aqui escrita. 

Estamos imensamente gratos pela oportunidade que foi dada à nossa 

Revista em poder organizar essa edição. Ficamos bastante comovidos e 

emocionados com o carinho que os autores(as) e organizadores(as) têm com 

o professor Dr. José Ronaldo Mendonça Fassheber, grande referência da 

área, que faleceu aos 59 anos de idade no dia 07 de outubro de 2023, logo 

depois que iniciamos o processo de organização deste dossiê, em março de 

2023.  

Este acontecimento para além da vida acadêmica, nos lançou em um 

luto profundo, doloroso e demorado, porém, necessário para que 

entendêssemos a partida de uma pessoa, querida e respeitada na área do 

saber, de forma tão inesperada. Desde a idealização deste dossiê até o início 

do processo, ele era um dos principais organizadores e estava feliz com 

essa possibilidade. Por isso, depois de sua partida, foi uma questão de 

honra superarmos o processo de enlutamento e finalizar este trabalho em 

sua homenagem póstuma.  

E, como não existe morrer para os povos indígenas, entende-se que 

Fassheber fez o seu encantamento, passou para um outro plano do viver, e 

continua sua caminhada pela eternidade dos tempos. E depois de todo o 

seu legado, estará feliz com essa colheita de narrativas tão profundas, sérias 

e respeitosas sobre o etnoesporte e os jogos indígenas e tradicionais. 



Prefácio 

Lorranne Gomes da Silva; Fabio José Cardias Gomes 

Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 8-14 

 

9 

 

 

Há muitos povos indígenas no Brasil e no mundo. Segundo o Instituto 

Brasileiro de Geografia e Estatística (IBGE, 2022), estima-se termos em torno 

de 305 povos contactados, 119 povos em isolamento voluntário ou não 

contactados e mais de 274 línguas faladas e vivas nos territórios. Que 

riqueza desconhecida pela maioria da sociedade brasileira! A grande parte 

deles tem lutas semelhantes, seja para fortalecer a língua, cultura, 

identidade e ou proteger seus territórios de vida.  

É sabido que as Práticas Corporais Ancestrais, os Jogos Indígenas, o 

Esporte e suas modalidades contemporâneas são ferramentas importante 

para vários aspectos sociais, culturais, ambientais e interétnicos. Para a 

valorização, registros, fortalecimento identitário e de práticas culturais 

milenares; integração entre os povos; promoção de saúde e bem-estar e o 

bem-viver; fortalecimento sociocultural e linguístico; na educação de jovens 

e crianças; na interação com a natureza; no saber-fazer; entre outros.  

Abrimos, com esse dossiê, uma janela de possibilidades para nossos 

leitores(as) e pesquisadores(as) na área de conhecimento e afins. Para 

começar, temos um texto em homenagem ao professor Dr. José Ronaldo 

Mendonça Fassheber,ou simplesmente, Zeh (in memoriam) Palavras que te 

(in)definem escrito pela professora Dra. Liliane da Costa Freitag, sua esposa 

com longos anos de partilha afetuosa e de pensamento. 

O segundo artigo tem como título Sempre tive o sonho de reunir as 

diversas Nações Indígenas do mundo. Vivi, lutei e consegui!” – Carlos Terena, 

criador dos Jogos dos Povos Indígenas – in memoriam, escrito pelo líder e 

professor Mariano Justino Marcos Terena, coordenador dos Jogos indígenas 

no Brasil. Marcos celebra a vida de Carlos, ambos idealizadores e 

pulverizadores nacionais e internacionalmente conhecidos, convidado de 

honra que não poderia faltar nesse dossiê. 

O próximo artigo é sobre Etno-desporto indígena: entre noções, 

significados e práticas de um campo científico em movimento, iniciada a 

escrita pelo professor Dr. José Ronaldo Mendonça Fassheber e finalizada 

com grande esforço emocional pela sua esposa, a professora Dra. Liliane da 

Costa Freitag, que decidiu deixar sua lembrança registrada também em 

forma de texto. O texto apresentado é parte da tese doutoral de Fassheber 



Prefácio 

Lorranne Gomes da Silva; Fabio José Cardias Gomes 

Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 8-14 

 

10 

 

 

(2006), premiada pela CAPES (Coordenação de Pessoal de Nível Superior), 

em 2010, e pioneira com o conceito de etno-desporto indígena. 

O quarto texto traz como título The ethnosport theory: postulation, 

experiment, implementation e foi escrito pelo professor Dr.AlexeyKylasov, 

da Rússia. Ressalta-se que, entre 2010 e 2112, o professor Kylasov 

desenvolveu o conceito de Ethnosport, quando ainda não tinha acesso à tese 

premiada do professor José Fassheber, são trabalhos que possuem um 

diálogo frutífero e recente. É presidente da Sociedade Mundial de 

Etnoesporte, com sede atual na Latvia, e nos abrilhanta com sua 

contribuição. 

O texto que segue aborda o tema Los juegos de tablero de 

lospueblosoriginarios de argentina y surelación com juegos similares 

practicados por otros grupos que habitan países limítrofes, escrito pela 

professora Dra. Stela Maris Ferrarese Capettini, da Patagônia Argentina. 

Stela é reconhecida internacionalmente com seu trabalho no Museo del 

Juguete Étnico Allel Kuzenda província argentina de Neuquéne colabora com 

seu tema tanto na América Latina como na Europa Ibérica. 

O sexto artigo é sobre A corrida de tora e a formação etnoesportiva 

da pessoa-corpo-território Jê-Timbira no cerrado amazônico, escrito pelo 

professor Dr. Fabio José Cardias Gomes. Trata do protagonismo das práticas 

corporais da Amazônia Oriental, no Pará e Maranhão, mas também o 

Cerrado Tocantino, o território Timbira. Explora o tema do corpo-território, 

que nasce no feminismo latino-americano, bem como a noção de formação 

etnoesportiva, forte característica desses povos corredores. 

O sétimo texto traz como título Entre o Lazer e o Esporte: saberes 

aéreos da arqueria indígena e tradicional e foi escrito pelas professoras 

Dras. Soraia Chung Saura; Ana Cristina Zimmermann, que desenvolvem 

pesquisas e oficinas sobre Jogos Tradicionais desde a Escola de Educação 

Física e Esporte, da Universidade de São Paulo e a Dra. Teresa Oliveira 

Lacerda, que de Portugal, abrilhanta mais ainda a parceria. 

O artigo seguinte traz como tema a Construção política de etnoesporte 

e atividade física em territórios indígenas e urbanos e foi escrito pelo 

professor Everson Carlos da Silva, profissional egresso da Escola de 



Prefácio 

Lorranne Gomes da Silva; Fabio José Cardias Gomes 

Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 8-14 

 

11 

 

 

Educação Física e Esporte, da Universidade de São Paulo. É um dos pioneiros 

em trabalhar, promover e escrever sobre o esporte indígena nos territórios, 

e um dos idealizadores da corrida de tora em plena Avenida Paulista, 

quando da comemoração da Semana do Meio-Ambiente na capital 

paulistana. 

O nono texto fala sobre Territórios dos saberes e a construção de 

identidades das crianças indígenas Negarotê por meio do jogo, escrito pelos 

professores Drs. Edimar da Rocha e Alceu Zoia. Fruto de dissertação de 

mestrado, traz a importância formativa dos jogos em território 

matogrossense. Contribuição à compreensão de como o jogo produz 

identidades dentro dos territórios daquela região geográfica de rica 

diversadade étnica. 

O décimo artigo é sobre A diversidade nos Jogos Indígenas Pataxó em 

Coroa Vermelha-BA: Emergência étnica e estratégias de reafirmação 

identitária e foi construído pelos professores Drs.Fábio Souza Vilas Boas, 

Pablo Antunha Barbosa e KarkajuPataxó/Eujácio Batista Lopes Filho. 

Reconhecido pela sua luta territorial recente, o povo Pataxó, sofrem com 

conflitos agrários violentos. É um trabalho exemplar sobre qual a 

importância dos jogos na emergência étnica de se reafirmar como pessoas 

e territorialmente. 

O texto que segue traz como tema o Futebol de mulheres Asuriní: do 

“embaçar”ao jogar, a conquista de espaços e foi escrito pelo professor Me. 

Jairson Monteiro Rodrigues Viana e Ma. Maria Sarmento Pereira, ambos do 

Instituto Federal de Educação, Ciência e Tecnologia do campus de Tucuruí, 

no Pará (IFPA-Tucuruí). Trabalho inovador sobre o papel da mulher indígena 

e o futebol organizado por elas e seus protagonismo no território Asuriní. 

O décimo segundo artigo é sobre O etnofutebol do povo Gavião do 

Pará:indianidade no esporte ou a esportividade indígena, escrito pelos 

professores Dr. Fabio José Cardias-Gomes e Everson Carlos da Silva. O 

Gavião Futebol Clube foi um dos primeiros times composto somente por 

indígenas, oriundo do Território Mãe Maria, do Pará, que sofre com a 

presença de mineradores. O trabalho apresenta coleta etnográfica junto ao 

fundador do time, o renomado técnico e protagonista dessa luta o líder: 

Zeca Gavião. 



Prefácio 

Lorranne Gomes da Silva; Fabio José Cardias Gomes 

Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 8-14 

 

12 

 

 

Seguindo, vem o tema Valores históricos e culturais da luta 

tradicional RáRá do povo Kanhgág, construído pelo pelo professor 

KaigangNosá Ferreira Juvêncio, professora Dra.CIsabel Cristina Rodriguese 

professor Dr. Carlos Herold Junior.Fruto de Trabalho de Conclusão de Curso 

inédito em Educação Física, no Paraná, presenteia os leitores brasileiros com 

o primeiro artigo sobre a luta corporal RáRá. 

O décimo quarto artigo tem o títuto Da Agarrada à Luta Marajoara: 

transição de uma Arte Marcial Vernacular a um Esporte de Combate e foi 

escrito pelos professore Me.Leonardo Fernandes Coelho e Dr. Cristiano 

Roque Antunes Barreira. Fruto de trabalho original de mestrado, com coleta 

de dados na Ilha do Marajó, relaciona o conceito de vernacular à sua 

interpretação desta luta corporal oriunda da Amazônia marajoara. 

O texto que segue traz o tema Atravessando os rios da Amazônia na 

construção de conhecimento sobre a cultura e a luta marajoara, escrito pelo 

professor Me.Delson Eduardo da Silva Mendes, da Universidade Estadual do 

Pará (UEPA-campus Belém). Traz os primeiros dados do primeiro doutorado 

em andamento que se debruça sobre a luta marajoara, modalidade deluta 

brasileira que já conta com cinco dissertações de mestrados sobre, e cresce 

em publicações nas revistas científicas.  

O artigo décimo sexto completa a trilogia de textos sobre a luta 

marajoara, intitulada Da tradição ao espetáculo: a esportivização da luta 

marajoara na perspectiva dos lutadores e foi construído pelos professores 

Me.Welison Alan Gonçalves Andrade, Me. Carlos Afonso Ferreira do Santos 

e Dr. Rogério Gonçalves de Freitas. Apresenta um recorte da excelente 

dissertação de mestrado de Welison, uma das primeiras sobre a luta 

marajoara, e com a riqueza da coleta etnográfica realizada entre lutadores 

do arquipélago paraense. 

O texto seguinte é sobre as Contribuições da capoeira angola de 

Mestre Pastinha para o avanço do pensamento negro-africano em Filosofia 

e Psicologia, escrito pela professora Dra.Simone Gibran Nogueira. Reflexão 

profunda sobre as contribuições do icônico mestre de capoeira no Brasil e a 

experiência da autora com a literatura em Psicologia Afrocentrada, da qual 

é uma das referências no Brasil.  



Prefácio 

Lorranne Gomes da Silva; Fabio José Cardias Gomes 

Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 8-14 

 

13 

 

 

O artigo décimo oitavo é sobre O Karate como um etnoesporte: 

vestígios “indígenas” na prática, escrito pelos professores Dr. Fabio Augusto 

Pucineli, Me.Tiago Oviedo Frosi e Me. Marcelo Alberto de Oliveira. Escrito 

por karatecas entusiasmados, pesquisadores-praticantes, doutorandos e 

especialistas no estudo dessa modalidade que surge em Okinawa, 

ampliando o conceito de indígena, ou resgatando seu significado original, 

tendo por objeto de estudo o karatê okinawano. 

Para encerrar o Dossiê Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais, 

temos uma entrevista realizada com o professor Guilherme Pessoa Júnior 

sobre Práticas Corporais e Esporte nas Aldeias da região tocantina, feita 

pelo professor Dr. Fabio José Cardias Gomes. O entrevistado é professor de 

Educação Física com uma experiência de mais de quarenta anos nas aldeias 

dos povos indígenas da região tocantina, próximas aos rios Tocantins e 

Araguaia, além disso seus registros são um profundo respeito aos povos 

indígenas e admiração por eles. 

.  

Foto: corrida de tora de encerramento de luto  

Jê-Timbira, povo Gavião do Pará 

Fonte: publicação da @miídiagaviao (instagram) 

 



Prefácio 

Lorranne Gomes da Silva; Fabio José Cardias Gomes 

Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 8-14 

 

14 

 

 

 

Gostaríamos de dizer que todos os textos (em português, espanhol 

e inglês) que estão nessa edição e são de responsabilidade dos autores (as).  

 

 

Lorranne Gomes da Silva 
Editora da Revista Territorial  

Universidade Estadual de Goiás-UEG/Câmpus Cora Coralina 

 

Fabio José Cardias Gomes 
Organizador deste Dossiê Temático  

Universidade Federal do Maranhão-UFM/Campus Imperatriz 

 

 

Boa leitura!!! 

 

 

 

 

 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 15-23 

 

 

 

 

 

Para José Ronaldo Mendonça Fassheber, 

ou simplesmente, Zeh (in memoriam) 

Palavras que te (in)definem 

 

For José Ronaldo Mendonça Fassheber, or 

simply, Zeh (in memoriam) Words that (in)define 

you 

 

Para José Ronaldo Mendonça Fassheber, o 

simplemente, Zeh (in memoriam) 

Palabras que (in)definen 

 

 

Liliane da Costa Freitag 

Universidade Estadual do Paraná (Campus Paranaguá) 

liliane.freitag@unespar.edu.br  

  

 

mailto:liliane.freitag@unespar.edu.br


Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 15-23 

Para José Ronaldo Mendonça Fassheber, ou simplesmente, Zeh... 

Liliane da Costa Freitag 
16 

 

 

 

 

Era uma tarde, igual a tantas que vivi nos dias que se seguiram a morte 

de meu companheiro: o tempo desfeito guardava o instante! Dentre tantos 

apoios e palavras solidárias, dentre tantas mensagens de afeto recebi um lindo 

e carinhoso telefonema que me delegou uma das mais sensíveis e difíceis tarefas 

da minha vida. Escrever, um texto em homenagem àquele que, em 2006 na 

brilhante tese: Etno-Desporto Indígena: contribuições da Antropologia Social a 

partir da Experiência entre os Kaingang cravou o termo Etno-Desporto, noção 

essa, conforme seu autor costumava dizer; ‘soprada de modo quase 

informal’antes mesmo de ter sido conceituado antropologicamente’.  

De lá para cá, o termo Etno-Desporto Indígena, e por extensão, 

Etnoesporte indígena, têm figurado no campo acadêmico com nuances e 

critérios de cada pesquisador. A despeito disso, José Ronaldo nos ensinou que 

mais do que um termo composto, o Etno-Desporto Indígena expressa processos 

de ressignificação de valores culturais, corpos e identidades sociais e evoca a 

reinserção com o mundo dos brancos. O Etno- Desporto, como foi proposto na 

sua produção acadêmica resulta da mimesis. Essa ‘segunda natureza’, - longe 

de se distanciar da cultura, é parte constitutiva dela.  

Dr. José Ronaldo Mendonça Fassheber, Zeh Ronaldo ou simplesmente 

Zeh, como vou chamá-lo daqui em diante, partiu sobretudo da obra de Taussig 

(1993) para utilizar o conceito de mimesis, no qual a faculdade mimética 

pertence à “natureza” que cada cultura tem de criar uma “segunda natureza”. 

Esta faculdade, no entanto, como ele bem explicou, nos capítulos III e IV do 

premiado livro Etno - desporto indígena: a Antropologia Social e o campo entre 

os Kaingang publicado em 2010 e na tese em 2006, não ocorre meramente pela 

cópia do original. Ao contrário, Zeh Ronaldo aponta para as ressignificações que 

cada cultura consegue do original, influenciando esse original. Com efeito, esse 

processo foi visto quando tratou dos processos de mimesis do esporte das 

aldeias, principalmente pela introdução do Futebol entre as populações 

indígenas e em particular entre os Kaingang.  

Zeh Ronaldo era um humanista. Transitava em diversos campos e isso 

explica em partes o fato de sua produção ter sido acompanhada pela eterna 

sensação do ‘não estar de todo’ (na Educação física ou na antropologia e 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 15-23 

Para José Ronaldo Mendonça Fassheber, ou simplesmente, Zeh... 

Liliane da Costa Freitag 
17 

 

 

 

posteriormente na história, e mais recentemente na biologia). Como ele próprio 

se atribuía: era um trabalhador da História, Etnologia Indígena, da História e da 

antropologia do corpo e da saúde, dos Jogos Tradicionais e do Etno-desporto. 

Também desenvolveu pesquisas e orientações em História ambiental e 

Antropoceno. De fato, um capital simbólico invejável: privilégio para poucos, 

que não estão aprisionados por uma só essência ou pela linearidade ilusória de 

uma biografia acadêmica rígida ou do dito ‘sangue puro’, essencialização 

cartesiana que sempre criticou com veemência.   

Mas posso ir além! Me permito dizer que Zeh era um humanista 

desenraizado: é isso, afinal, que faz um antropólogo, segundo Lévi-Strauss – e 

que acaba se expressando no que Roberto Da Matta  (1981) chamou de 

anthropological blues: que se forja de uma intrigante mistura de sofrimento e 

paixão. 

Não tenho dúvidas que isso elevou sua produção, fato determinante para 

que fosse agraciado pelo Ministério do Esporte, com o 1º Prêmio Brasil de 

Esporte e Lazer de Inclusão Social publicado em (2010) e com o prêmio de 

Melhor Ensaio Nacional: Pensando as Políticas Públicas, na mesma ação do 

Ministério do Esporte. 

 De lá para cá, o campo continuou forjando o seu ‘fazer ciência’ e, como 

antropólogo seguiu demarcando territórios não mapeados e, em especial, 

acompanhando os indígenas que se movem através deles.  

A fluidez entre os campos que não permitia um enquadramento 

cartesiano de suas ideias refletia na forma de olhar a realidade que o cercava. 

Era uma ‘vida de desassossego’, vivia como autor de um tratado cotidiano sobre 

a vida e suas mazelas, talvez porque como etnógrafo da própria vida, sentiu por 

um bom tempo na pele a angústia de construir uma identidade autoral 

autônoma: sem caixas que o definissem.   

Afinal, havia a necessidade de definir onde começava o antropólogo e 

onde terminava o cientista do esporte e do corpo? Esse enquadramento sempre 

esteve fora de questão.   

A  identidade do antropólogo José Ronaldo foi construída ao ‘fazer o 

campo’, quando ‘mergulhou’ na Aldeia Kaingang em Palmas, PR, quando teceu 

diálogos com a etno-história e a história indígena, quando se embrenhou nos 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 15-23 

Para José Ronaldo Mendonça Fassheber, ou simplesmente, Zeh... 

Liliane da Costa Freitag 
18 

 

 

 

arquivos como um historiador, quando refletiu sobre os jogos indígenas como 

um sociólogo que buscou nos clássicos pontos de interlocução ou ainda quando, 

ao meu ver quando fazia de seu escritório seu refúgio, sua caverna de vida e de 

história.   

Quem foi seu aluno também pode vivenciar a rica experiência do 

estranhamento de si, ao conhecer os comportamentos exóticos dos ‘Nacirema’! 

Esse povo de rituais estranhos descrito por Horace Miner em 1956 era leitura 

obrigatória a cada início de curso de antropologia cultural.  

Suas aulas, (de)formavam o olhar para que seus alunos pudessem, por 

meio do distanciamento necessário, problematizar suas crenças e verdades para 

finalmente entenderem que são meras construções sociais e portanto, não 

nasceram de um tratado divino. Em sala de aula, Bakunin era uma citação certa. 

Da mesma forma, a icônica frase de Cliford  Geertz acompanhava todo seu 

enredo: “[...] se quiséssemos verdades domésticas, deveríamos ter permanecido 

em casa.” (GEERTZ, 2000, p. 65). 

Como um ‘mercador de espanto’ Zeh se encarregava de apregoar o 

anômalo dizendo:   

Examinar dragões; não os domesticar ou abominá-los, nem 

afogá-los em barris de teoria, é tudo em que consiste a 

antropologia [...].  Temos procurado, com sucesso nada 

desprezível, manter o mundo em desequilíbrio, puxando 

tapetes, virando mesas e soltando rojões. Tranquilizar é tarefa 

de outros; a nossa é inquietar. Australopitecus, Malandros, 

Cliques Fonéticos, Megalitos: apregoamos o anômalo, 

mascateamos o que é estranho, mercadores que somos do 

espanto.” (GEERTZ, 2001, p. 65). 

Participar dos inúmeros cursos que ministrou, quer seja na graduação 

ou pós-graduação, uma ‘Aventura Antropológica’ certa!   

Zeh Ronaldo, como antropólogo que era, em vez que se enraizar num 

território de certezas buscava estranhar a si mesmo e a sua ciência. Não se 

limitava a ensinar  métodos ou teorias antropológicas, mas refletia  sobre o 

método que praticava. Como um misto de dádiva e maldição, suas reflexões 

resultaram da proximidade e da distância entre experiência e texto pautadas 

nas categorias de pensamento de Malinowsk, Gueertz, Taussing, Mauss, Evans-



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 15-23 

Para José Ronaldo Mendonça Fassheber, ou simplesmente, Zeh... 

Liliane da Costa Freitag 
19 

 

 

 

Pritchard Foucault, Norbert Elias, Lévi- Straus, e tantos outros que forjaram esse 

‘Estranho no ninho’ (termo esse que remete a uma de nossas produções 

publicada em de 2011).  

Dito isso, me permito dizer que não há exercício antropológico que 

consiga separar, colocar de lado, na tessitura desse texto, minhas memórias e 

as memórias que compartilhei com o Zeh ao longo dos 23 anos que vi nascer e 

amadurecer seus quadros analíticos. Também presenciei a articulação de suas 

linhas de reflexão. Quer seja em debates teóricos acalorados ou em nossas 

conversas informais regadas a pitadas de ironia e até mesmo críticas, em relação 

ao modo como a ciência reproduz ou reforça simbolicamente as desigualdades 

com suas regras que impõe a competição entre os pares: ah!!! o implacável 

darwinismo acadêmico tão criticado por ele.  

Eu estive lá, com Zeh Ronaldo, ao longo do conjunto da construção de 

seus dados, na escrita que partilhamos, - e isso inclui um capítulo desse Dossiê 

- mas também estivemos e permaneceremos juntos no livro que começávamos 

a produzir; livro esse que era uma promessa para 2024.  

Fato é que minha escrita é marcada pela margem: transita entre 

lembrança, lacuna, história, luto, silêncio e esquecimento. Eis os trabalhos da 

memória, conforme nos ensinou Paul Ricœur (2007). Nesse sentido seria 

possível “montar uma ordem” cartesiana (dos fatos) sem mexer nas “peças 

soltas” da memória? A rigor, como nos sugere Ecléa Bosi (1987) as lembranças 

são como um diamante bruto que precisam ser lapidadas pela memória. As 

lembranças, portanto, guiam essa escrita – como “peças” montando uma 

história. 

Nos conhecemos em 1998, como sempre digo, na ‘fria cidade de Palmas’, 

PR. Éramos colegas de profissão e docentes dos cursos de Licenciatura em 

História e Ciências Políticas e Sociais. Zeh Ronaldo era também docente no curso 

de Educação física na mesma Instituição: a Faculdade de Palmas, PR. Foi uma 

intensa amizade rodeada por autores e projetos de pesquisa. Era grande a 

vontade de ser 'gente grande'!   

A união desses gostos iguais e temperamentos contrastantes fez nascer 

um ‘amor racional’ entre dois jovens em início de profissão. Um ano depois 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 15-23 

Para José Ronaldo Mendonça Fassheber, ou simplesmente, Zeh... 

Liliane da Costa Freitag 
20 

 

 

 

resolvemos, como eu sempre digo, ‘reunir nossos livros’. Na época fui 

apresentada ao seu universo indígena, suas crenças e ritos corporais.  

No ano seguinte, em 2000, fomos morar em Campinas. Enquanto eu 

cursava doutorado em História na Universidade Estadual Paulista, em Franca, 

Zeh Ronaldo, começou o doutorado na Unicamp. Orientado pela professora Dra. 

Maria Beatriz Rocha Ferreira, carinhosamente chamada por ele de Bea, selaram 

desde então, uma relação ‘para toda a vida’. E, ao cair de uma tarde na aldeia 

Kaingang (2001) onde o pajé, - seu Zé Maria celebrou nosso casamento: sem 

fotos, sem espetáculos, mas repleto de toda a energia do sol que se punha 

vermelho no horizonte, lá estava ela conosco, selando testemunho daquele ato 

de magia pura! 

José Ronaldo, Zeh, e por fim, Jamujé - nome de batismo Kaingang que 

carregava com orgulho no peito, era de fato, um sujeito raro, porque em lugar 

de querer defender sua autoridade científica sobre o conceito de Etno- Desporto, 

preferiu a discrição ao holofote.  

É sobre isso que se trata esse texto: deste ponto de vista, de uma ‘escrita 

sobre o outro’, mas também uma ‘escrita de si’ nas quais assumo essa posição 

reflexiva em relação a nossa história, aqui significada pelos trabalhos da 

memória, lapidada pelas lembranças e esquecimentos, mas também em relação 

à sua contribuição para a antropologia, para as ciências sociais, as ciências do 

esporte para a etno-história indígena, para as populações tradicionais e o meio 

ambiente. Esse último, com suas reflexões sobre o antropoceno e suas gentes.  

Esse meu ‘olhar de fora’ e ‘de dentro’ é o que define o movimento do 

texto e, portanto, não cabe nele o pressuposto de uma “unidade do eu”, 

conforme nos ensinou Bourdieu (2006). Esta última é a ilusão de uma identidade 

coerente e específica, embutida na ideia de vida como um caminho, trajeto, 

estrada percorrida; uma série cronológica que definiria os projetos e intenções, 

que supostamente segue uma lógica prospectiva e retrospectiva e obedece ao 

postulado do sentido da existência do Dr. José  Ronaldo Mendonça Fassheber - 

ou simplesmente Zeh - pesquisador,  pensador, sujeito inquieto que não tolerava 

racismos, as faces do fascismo e as nuances da opressão, um verdadeiro 

inconformado com o conformismo, um combatente (a seu modo e jeito), 

rigoroso em prol dos povos tradicionais, ou de forma mais ampla,- Zeh - um 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 15-23 

Para José Ronaldo Mendonça Fassheber, ou simplesmente, Zeh... 

Liliane da Costa Freitag 
21 

 

 

 

militante dos direitos ( de humanos e não humanos), do Estado democrático de 

direito, do direito ao corpo, a vida e a dignidade. 

Os estudos que produziu, como por exemplo, já na sua dissertação 

defendida em 1998, Saúde e Políticas de Saúde entre os Kaingang de Palmas/PR: 

o estudo das experiências humanas a partir de uma experiência pessoal, fizeram 

de ti, Zeh, um ‘nome próprio’!  

Este texto é uma homenagem, mas que não define a totalidade desse 

sujeito, mas somente um breve fragmento de um instante de vida entrecortado 

pela subjetividade de quem escreve. Somos somente uma roupagem impressa 

em nossos textos! Por isso mesmo, com esse pequeno texto, pretendi travessar 

a tua essência, Zeh, buscando uma trajetória, livre da ilusão retrospectiva e da 

ideologia do dom e da predestinação.  

Enfim, procurei buscar na imensidão de nossas experiencias partilhadas, 

sentidos que permitama os leitores, - ainda que mergulhados em minhas 

subjetividades, um breve desenho trêmulo, incompleto e por fim, inacabado 

como devem ser as nossas pesquisas. Sem a pretensão, portanto de desenhar a 

curva de um destino ou marcar com precisão todos os pontos que considero 

verdadeiramente importantes pelos quais passou, pretendi um tracejado quase 

primitivo a respeito de um ser humano singular que a ‘fria cidade de Palmas’ me 

presenteou naquele ano de 1998 e que levei ao mar, em forma de cinzas, em 

fins de outubro de 2023, fazendo desse ato, meu último presente simbólico 

dedicado a ti: a tua libertação!    

Partiu como os Tupinambás descritos por Viveiros de Castro (2002) como 

um ser humano de “radical incompletude” que me deixou e nos deixou 

absolutamente atraídos pela alteridade e que nos faz enxergar o outro, o 

diferente não como exótico,  mas enxergar a nós mesmos como exóticos que 

somos.  

Abrace o mar, mas também as montanhas e os animais. Sobreviva; não 

somente como uma citação acadêmica, embora importante e necessária para a 

nossa existência como autores e pesquisadores, mas sobretudo nas lembranças 

e nos afetos, na voz dos milhares de alunos e alunas que passaram por ti. Siga 

através de seus leitores, colegas de profissão e amigos, - tanto aqueles mais 

recentes, quanto aqueles de longa data, - seus poucos, porém preciosos irmãos 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 15-23 

Para José Ronaldo Mendonça Fassheber, ou simplesmente, Zeh... 

Liliane da Costa Freitag 
22 

 

 

 

do peito. Siga através de todos aqueles que um que um dia foram 'tocados' por 

esse inquieto e desassossegado sujeito.  

Siga nas memórias construídas com nossas filhas, e com Tarsila que em 

2012, aos quase sete anos, também foi levada para as águas. Ela, foi lançada na 

serena e límpida água da pequena cachoeira no fim da trilha na Aldeia do Sol, 

em Guarapuava, ele, como disse, levei ao mar na praia mansa de Caiobá, agora 

já liberto de suas dores e angústias, não curadas pela perda de nossa pequena 

fada, finalmente ‘livre’ vai se reencontrar com ela em forma de natureza. 

Estaremos juntos nas minhas memórias dos eventos que participamos e 

em nossas publicações conjuntas. Estaremos juntos nas lembranças de épocas 

'de sol' quente e brilhante [como aquela que a vida nos presenteou com a 

preciosa Tarsila ou quando chegou Hannah, depois Mel, ou como aquele vasto 

período em que a vida foi 'fria conosco' e levou cedo demais a nossa Tarsila. 

Até um dia, Zeh, até o dia em que eu vá me desvencilhar de mim mesma 

e; 

Te encontrar, com certeza 

Talvez num tempo da delicadeza 

Onde não diremos nada 

Nada aconteceu 

Apenas seguirei, como encantado 

Ao lado teu  

(Todo o sentimento - Canção de Chico Buarque) 

 

Sigamos! 

               Liliane, ou simplesmente Li.  

               Prof. Dra. Liliane da Costas Freitag. 

 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 15-23 

Para José Ronaldo Mendonça Fassheber, ou simplesmente, Zeh... 

Liliane da Costa Freitag 
23 

 

 

 

 

Foto 01 - Fassheber e presidente Lula, premiação - Ministério do Esporte, 2010. 
Fonte: Arquivo da autora (professora. Liliane Freitag) 

 

 

 

 

 

Liliane da Costa Freitag 
Possui graduação em História pela Universidade Estadual do Oeste do Paraná 

(1991), mestrado em História pela Universidade do Vale do Rio dos Sinos (1997) e 

doutorado em História pela Universidade Estadual Paulista Júlio de Mesquita Filho 

(2007). Atualmente é professora Associada da Universidade Estadual do Paraná - 

UNESPAR. Tem experiência na área de História, com ênfase em História do Brasil, 

atuando principalmente nos seguintes temas: região, identidade, memórias, 

migrações, territorialidades e patrimônio documental. 

E-mail: liliane.freitag@unespar.edu.br  

Currículo lattes: http://lattes.cnpq.br/2488270747860832 

 

  
 

 

 

 

 

 

 

 

Recebido para publicação em novembro de 2024. 

Aprovado para publicação em fevereiro de 2025. 

mailto:liliane.freitag@unespar.edu.br
http://lattes.cnpq.br/2488270747860832


Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 24-30 

 
 

 

 “Sempre tive o sonho de reunir as 

diversas Nações Indígenas do mundo. Vivi, 

lutei e consegui!” – Carlos Terena, criador 

dos Jogos dos Povos Indígenas – in 

memoriam 

 

 “I always had the dream of bringing together the 

various Indigenous Nations of the world. I lived, I 

fought and I succeeded!” – Carlos Terena, creator 

of the Indigenous Peoples Games – in memoriam 

 

 

“Siempre tuve el sueño de unir a las diferentes 

Naciones Indígenas del mundo. ¡Viví, luché y lo 

logré!” – Carlos Terena, creador de los Juegos de 

los Pueblos Indígenas – en memoria 

 

 

Mariano Justino Marcos Terena  

Coordenador Geral dos Jogos Mundiais dos Povos Indígenas 

marcosterena@gmail.com 
 

 

 

 

mailto:marcosterena@gmail.com


Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 24-30 

Sempre tive o sonho de reunir as diversas nações indígenas do mundo... 

Mariano Justino Marcos Terena 25 

 

 

 

“Sempre tive o sonho de reunir as diversas Nações 

Indígenas do mundo. Vivi, lutei e consegui!”  

A partir dessa premissa em conjunto com a ação de um rei, o Rei do 

futebol Edson Arantes do Nascimento, que como Ministro Extraordinário do 

Esporte ouviu a proposta de realização de um evento que não caracterizasse 

“um campeonato de índios”, investiu e também passou para a história do Índio 

do Brasil, ao realizar os 1º Jogos dos Povos Indígenas no ano de 1996, na cidade 

de Goiânia. 

Ao longo de doze edições por vários biomas nacionais, essas atividades 

foram criando corpo e consolidando-se como um marco no resgate da 

identidade dos povos, o respeito a reciprocidade intertribal até em povos 

outrora inimigos históricos, ao mesmo tempo provocando uma inquietação nos 

movimentos pró-Índio e estudiosos do esporte. Qual era o desenho do próximo 

evento? 

Os indígenas no Brasil deste novo milênio correspondem a quase um 

milhão de pessoas distribuídas em comunidades e seus territórios em todos os 

biomas nacionais, territórios históricos que correspondem a quase 15% do 

nosso País. São responsáveis pelo equilíbrio ambiental e a diversidade 

linguística de mais de 200 línguas vivas, cultural e espiritual, como exemplo de 

diversidade em todo o mundo e que possuem também, as maiores reservas 

biológicas e aquáticas. Povos e comunidades indígenas que nos anos 70/80 

estavam fadados ao desaparecimento de acordo com as profecias de estudiosos. 

No entanto a partir de seus biomas os povos indígenas se organizaram e 

se rebelaram diante das ameaças in loco como a aculturação e o 

desenvolvimento que empobrece e subjuga não só os indígenas, mas as mais 

diversas populações da sociedade moderna. 

É inexplicável o surgimento de povos indígenas a partir do cenário sócio 

e ambiental, que estava por algum motivo desaparecido, excluído ou inerte. 

Assim, com o ritual da celebração que sempre foi praticado por cada costume e 

tradição, os biomas das quatro direções do vento começam a soprar cantorias 

com corpos coloridos e as identidades culturais.  Era uma realidade se 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 24-30 

Sempre tive o sonho de reunir as diversas nações indígenas do mundo... 

Mariano Justino Marcos Terena 26 

 

 

 

transformando em sonhos e novas ideias de Carlos Terena, que também era um 

visionário. 

No entanto, o mundo da burocracia cheio de exigências e armadilhas era 

um obstáculo a ser superado. Por um lado, o planejador indígena e do outro 

lado do balcão o burocrata supostamente zeloso pelo bem público, mas que 

pecava por não conhecer as realidades indígenas e dos caminhos entre as 

comunidades e os locais dos jogos. Aprendemos com isso que nem tudo é papel, 

mas identificar o produto e responder as expectativas geradas ao longo do 

contato com a nova civilização, seja através das canções de alegria, de 

celebração ou é com a força dos líderes espirituais. 

São fatores que geralmente não responde a contento o estudioso, o 

pesquisador das ciências sociais e do esporte, ao verificar de uma maneira geral 

os trabalhos publicados. Percebemos, ainda, um distanciamento entre o 

conteúdo literário e as manifestações do esporte como um ritual onde o 

importante não é só ganhar, mas celebrar! 

Às vésperas de se realizar os III Jogos Mundiais dos Povos Indígenas, 

percebemos que todas as instâncias de uma organização internacional e 

interétnica foram sendo construída com os devidos cuidados para a projeção de 

um aprendizado de doze edições brasileiras realizadas em todos os biomas do 

País, no entanto, nenhuma estrutura estatal ou mesmo acadêmica que se 

fizeram presentas nesses períodos conseguiu se estabelecer como instância dos 

esportes indígenas e suas riquezas. 

O Brasil é um universo de mais de 330 sociedades distintas que falam em 

torno de 220 idiomas vivos. Trabalhar nesse cenário onde as etnias não são 

representadas apenas por um Líder ou Aldeia é um complexo e exercício 

geopolítico que somente o ITC – Comitê Intertribal conseguiu realizar e se fazer 

presentes como irmãos respeitáveis pelas comunidades existentes. 

Dentro dessas inquietações surge o Estado nacional e suas instâncias 

constituídas que nem sempre corroboram na formatação e dinâmica de 

realização dos Jogos dos Povos Indígenas, que vai além do esporte como tal.  

Por outro lado, o sistema ONU desde 1992, após a realização no Brasil da 

UNCED-92 e a participação de 92 organizações e povos indígenas do mundo, 

organizada pela primeira vez pelo ITC – Comitê Intertribal para tratar do tema 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 24-30 

Sempre tive o sonho de reunir as diversas nações indígenas do mundo... 

Mariano Justino Marcos Terena 27 

 

 

 

“Desenvolvimento e Meio Ambiente”, conseguiu-se mudar o título da conferência 

com o acréscimo do termo “território”, e ali foi escrito a Declaração da Kari-Oca 

com 109 recomendações, que foi o nascedouro dentro da ONU para as principais 

instâncias existentes em alto nível como O Fórum Permanente sobre Questões 

Indígenas e a Declaração dos Direitos dos Povos Indígenas, onde consta além 

dos direitos sobre águas, línguas e biodiversidade, também “o direito de praticar 

os jogos indígenas”. 

Numa rápida abordagem de quem participou de todos esses momentos 

na arena nacional e internacional, torna-se importante destacar que os Jogos 

dos Povos Indígenas e os Jogos Mundiais dos Povos Indígenas contempla 

intercâmbios de conversas, interação, troca de saberes, novos conhecimentos 

intertribais, esportes e tradições culturais e espirituais. Ou seja, não está restrito 

ao esporte e seu campeão, mas a celebração e a preocupação com o mundo 

moderno por exemplo, que avança a um futuro incerto como as mudanças 

climáticas que atingirá as aldeias tradicionais, mas certamente os centros 

urbanos apesar de suas tecnologias. 

Nesses relacionamentos com a sociedade moderna científica ou 

populacional em geral que inclui inclusive a busca da diversidade e da igualdade 

racial, nossos povos do Brasil sempre foram tolerantes, mas nunca arrogantes 

como verdade única. 

Essa marcha, esses comportamentos indígenas no caso dos JPI não foram 

apropriados pelos setores desportivos como mercadológico ou inédito de difícil 

acesso intelectual ou academista. Mas dentro dos sistemas internacionais como 

em países mais avançados que o Brasil, instâncias do saber tradicional e 

segurança alimentar que é outra base da força indígena nos JPI, tem construído 

por exemplo, universidades indígenas com a mesma capacidade cientifica e que 

se interage com as forças desportivas, reconhecendo nas olimpíadas sintomas 

de desgastes no formato e seus resultados. 

O mundo moderno requer os Jogos Tradicionais dentro de um respeito 

mútuo. Muitas iniciativas indígenas no Brasil têm buscado copiar os modelos 

utilizados pelos JPI organizados pelo ITC, acreditando que para a realização de 

um trabalho dessa envergadura basta apenas ter os recursos dos governantes e 

convidar os indígenas. Não se tem notícia de qualquer outra iniciativa com a 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 24-30 

Sempre tive o sonho de reunir as diversas nações indígenas do mundo... 

Mariano Justino Marcos Terena 28 

 

 

 

mesma capacidade interétnica e desportiva, mas muitas vezes confundem as 

próprias aldeias e os ideais dos Jogos. 

Nos primeiros Jogos de Goiânia em 1996, o ITC e seus dirigentes 

realizaram várias viagens as aldeias explicando as intenções de uma atividade 

nova e desafiadora. Era o início de um sonho de encontros para uma realidade 

desconhecida, inclusive para a escolha do nome do evento. Muitos sugeriram 

olimpíadas indígenas, jogos verdes, etc.  

Mas, nós que sofremos uma série de preconceitos e discriminações 

queríamos marca uma diferença de relacionamentos com a sociedade desportiva 

nacional e internacional. Não era o indígena jogando vôley, futebol, nadando em 

piscina e sim, utilizando de sua força original que era os povos indígenas 

trazendo sua forma de lazer, alegria e força física. Assim, Carlos Terena 

recomendou o uso de apenas três palavras: Jogos – Povos – Indígenas. 

Para a realização dos I Jogos Mundiais dos Povos Indígenas com apoio do 

Governo Dilma Roussef, o trabalho de organização começou no Dia 

Internacional dos Povos Indígenas quando conseguimos conversar com Mr. Ban 

Ki-Moon – secretário geral da ONU, que atenciosamente apoiou e estimulou essa 

iniciativa, ou seja, o poder máximo internacional.  

Na abertura recebemos a seguinte mensagem: “este evento é um 

excelente exemplo de como o esporte pode unir as pessoas e promover a paz, 

o respeito pelos direitos humanos e as ricas culturas e sabedoria indígenas de 

todo o mundo”. Foi o maior fato do mundo indígena através dos esportes 

tradicionais e que serviu para o resgate do orgulho indígena, estilo de vida, 

autoestima, e dignidade para afirmar nossa importância diante de países 

modernos e ricos que só sabem promover a guerra e o desrespeito pelos direitos 

humanos e ambientais. 

A partir do sinal verde do Secretário Geral da ONU, outras instâncias como 

a UNESCO também se manifestou ao afirmar em publicação: “os jogos 

tradicionais são uma expressão do patrimônio cultural imaterial e colaboram 

com a transmissão desse patrimônio, na medida em que guardam em si uma 

série de valores ancestrais, uma cosmovisão específica e contribuem para o 

diálogo intergeracional. É nesse sentido que as manifestações associadas aos 

jogos autóctones devem ser incentivadas, não somente como demonstração de 

força e habilidade dos praticantes, mas como expressão de sua cultura. Os I 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 24-30 

Sempre tive o sonho de reunir as diversas nações indígenas do mundo... 

Mariano Justino Marcos Terena 29 

 

 

 

Jogos Mundiais dos Povos Indígenas são uma das mais significativas iniciativas 

no sentido de salvaguarda dessas manifestações em escala global”. 

Ao abordar todas essas passagens seja no plano nacional ou 

internacional, é preciso homenagear e agradecer cidades como Goiânia (GO), 

Guaíra (PR), Marabá (PA), Campo Grande (MS), Marapanim (PA), Palmas (TO), 

Porto Seguro (BA), Fortaleza (CE), Recife e Olinda (PE), Paragominas (PA), Porto 

Nacional (TO) e Cuiabá (MT), assim como toda a equipe de trabalho indígenas e 

não indígenas. 

Há um caminho a seguir. Existe uma esperança para os esportes como 

um todo. É preciso provocar e alcançar a reciprocidade. Resgatar como forma 

de sobrevivência e segurança que o modelo indígena de fazer esporte não está 

necessariamente em formas comuns dos esportes existentes. É preciso jogar 

com os códigos ambientais. Todo o cuidado sim, deve-se ter com o colonizador 

predador. A afirmação dos povos indígenas como primeiras nações a partir de 

sua territorialidade (sustentabilidade), não pode ser via JPI ou como um 

“mercado da bola”. Eles os colonizadores desde o primeiro contato nunca 

entenderam os códigos de vida indígena e por isso criaram formas legais e 

acadêmicas para novos parâmetros de dominação e até mesmo de regras a partir 

disso.  

O Marco Temporal é um exemplo dessa criação demoníaca capaz de 

matar. São possibilidades de conflitos como exemplificado antes, para 

questionar, retaliar e destruir. Na abertura dos I JMPI em Palmas, diversos 

indígenas pagos por organizações governamentais invadiram a arena para 

protestar contra o governo federal. Hoje esse mesmo grupo faz parte do mesmo 

governo.  

Não queremos como indígenas criar formas de participação, competição 

e celebração baseadas nas meias verdades da sobrevivência humana. 

Se temos novos caminhos a percorrer no futuro, é importante estabelecer-

se novas alianças para o bem comum, por isso, ao concluir essa abordagem, 

nossas homenagens ao Mestre Zé Ronaldo oriundo da academia e ciência 

moderna, e por outro lado, ao irmão Carlos Terena, Mestre dos Saberes 

Tradicionais, Sonhador e realizador dos Jogos Indígenas. 

 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 24-30 

Sempre tive o sonho de reunir as diversas nações indígenas do mundo... 

Mariano Justino Marcos Terena 30 

 

 

 

 

Mariano Justino Marcos Terena 
Escritor e Comunicador Indígena, Filósofo dos saberes tradicionais da linhagem 

Xumono. Junto com o seu irmão Carlos Terena, foi idealizador dos Jogos Nacionais 

dos Povos Indígenas, Jogos Mundiais dos Povos Indígenas e do Festival Nacional 

das Culturas e Tradições Indígenas, como ações afirmativas de iniciativas 

indígenas para o resgate da identidade cultural. É articulador dos direitos 

indígenas junto à Organização das Nações Unidas, à Organização dos Estados 

Americanos e aos programas dos bancos de fomento multilaterais. Participou da 

criação do Fórum Permanente da Organização das Nações Unidas sobre Questões 

Indígenas em Nova Iorque e da coalizão "Land is Life", e também dos debates e 

aprovação da Declaração da ONU sobre os Direitos dos Povos Indígenas. 

E-mail: marcosterena@gmail.com  
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Recebido para publicação em novembro de 2024. 

Aprovado para publicação em fevereiro de 2025. 

mailto:marcosterena@gmail.com


Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 31-55 

 

   

 

O Etno-desporto indígena: entre noções, 

significados e práticas de um campo 

científico em movimento 

 

Indigenous ethno-sport: between notions, 

meanings and practices of a scientific field  

on the move 

 

Etno-deporte indígena: entre nociones, 

significados y práticas de um campo científico  

em movimento 

 

José Ronaldo Mendonça Fassheber  

Universidade Estadual do Paraná (Campus Paranaguá) 

In memorian 

 

Liliane da Costa Freitag 

Universidade Estadual do Paraná (Campus Paranaguá) 

liliane.freitag@unespar.edu.br  

 

Resumo: O Etno-desporto e por extensão, as variadas práticas do 

etno-esporte indígena, compreende um universo de significados. 

Quer seja no campo conceitual, no cotidiano das práticas corporais 

ou nos espaços construídos para ‘esse praticar’ socialmente o corpo 

e significar suas tradições. A compreensão do amplo conjunto de 

práticas corporais é maior que qualquer nome ou conceito. É disso 

sobre isso que indagamos nesse texto. Considerar o ‘lugar social’ e 

o tempo específico em que se forja o etno-esporte, como sendo 

mailto:liliane.freitag@unespar.edu.br


Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 31-55 

Revista Territorial. ISSN: 2317-0360 

 

 

 

parte da vida social dos povos indígenas e, cujos Kaingang, me 

ajudaram a olhar, será o eterno desafio para nós, cientistas. O 

contexto, as negociações, tensões, novos arranjos do etno-esporte 

devem ser considerados quando ousamos refletir sobre suas 

práticas. Esse texto objetivou retomar o conceito Etno-Deporto, 

forjado na tese (2006) entendendo-o como um campo consolidado, 

porém em movimento, expansão e ascensão.  

Palavras-chave: Etno-Desporto. Práticas culturais. Jogos 

tradicionais. Mimesis. Campo científico. 

      

Abstract: Ethno-sport and, by extension, the varied practices of 

indigenous ethno-sport, encompass a universe of meanings. 

Whether in the conceptual field, in everyday bodily practices or in the 

spaces built for socially 'practicing' the body and signifying its 

traditions.  Understanding the wide range of bodily practices is 

greater than any name or concept. This is what we are asking about 

in this text. Considering the 'social place' and the specific time in 

which ethno-sport is forged as part of the social life of indigenous 

peoples, whose Kaingang helped me to look at, will be an eternal 

challenge for us scientists. The context, negotiations, tensions and 

new arrangements of ethno-sport must be taken into account when 

we dare to reflect on its practices. The aim of this text is to take up 

the concept of Ethno-Deport, forged in the thesis (2006), 

understanding it as a consolidated field, but one that is still moving, 

expanding and on the rise. 

Keywords: Ethno-sports. Cultural practices. Traditional games. Mimesis. 

Scientific field. 

Resumén. El etno-deporte y, por extensión, las variadas prácticas del 

etno-deporte indígena, abarcan un universo de significados. Ya sea en 

el campo conceptual, en las prácticas corporales cotidianas o en los 

espacios construidos para "practicar" socialmente el cuerpo y significar 

sus tradiciones.  La comprensión del amplio abanico de prácticas 

corporales es superior a cualquier nombre o concepto. Esto es lo que 

nos planteamos en este texto. Considerar el "lugar social" y el tiempo 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 31-55 

Revista Territorial. ISSN: 2317-0360 

 

 

 

concreto en el que se forja el etno-deporte, como parte de la vida social 

de los pueblos indígenas a los que Kaingang me ayudó a mirar, será el 

eterno reto para nosotros, los científicos. El contexto, las 

negociaciones, las tensiones y los nuevos arreglos del etno-deporte 

deben tenerse encuenta cuando nos atrevemos a reflexionar sobre sus 

prácticas. El objetivo de este texto es retomar el concepto de Etno-

Deporte, forjado en la tesis (2006), entendiéndolo como un campo 

consolidado, pero aún en movimiento, expansión y auge. 

Palabras clave: Etnodeportes. Prácticas culturales. Juegos tradicionales. 

Mímesis. Ámbito científico 

 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 31-55 

O Etno-desporto indígena: entre noções, significados e práticas de um campo científico... 

José Ronaldo M. Fassheber; Liliane da Costa Freitag 34 

 

 

 

Introdução: ‘praticando o olhar’ 

Etnologia, etnografia, etnohistória, etnociências, etnobotânica, 

etnomedicina, etnofarmacologia, etnomatemática, etnoastronomia, 

etnofotografia. Etnoesporte. Tantos termos científicos tomaram para si o 

termo “etno” para tentar explicar as relações de povos nativos e originários 

com seus conhecimentos tradicionais. Por outro lado, os cientistas buscam 

estabelecer paralelos e complementos entre as teorias científicas modernas 

e os etnosaberes de comunidades muito particulares e distantes. 

Geralmente, nos lembramos mais de mencionar estas terminologias 

do que seus fundadores. O aspecto positivo é que podemos entender que 

os campos criados nos estudos étnicos são mais importantes e definitivos 

do que seus possíveis formuladores. Também é possível admitir que uma 

mesma ideia sobre um tema conceitual possa surgir em mais de uma parte 

do mundo, ora com formulações convergentes, ora divergentes pelo menos 

em parte. E sem que se conheçam ou tenham passado pelas mesmas 

experiências prévias, mas com semelhantes conclusões. O pensamento 

lógico é recorrente e paralelo sobre diversos temas e os temas são mais 

finitos que o pensamento humano. 

O aspecto negativo decorre do fato que apenas uma parte específica 

do mundo se considera capaz de formular as teorias. A compreensão sobre 

a exclusividade científica, chamada de colonialismo e de eurocentrismo 

ainda resiste após os mais de quinhentos anos das navegações 

transcontinentais terem atingido em cheio todas as partes do mundo. 

Levaram e trouxeram a mão pesada da cruz e do arcabuz, mas também se 

dedicaram a espalhar suas instituições administrativas de estado e as 

científicas.  

Em outras palavras, é lícito dizer que a maior parte das ciências e 

universidades nasceram nos lugares mais distantes após o processo de 

colonização mundial. Diria Lévi-Strauss, o que as sociedades não ocidentais 

reclamam não é o fato de estarem se ocidentalizando, mas a velocidade – 

lenta – como isso ocorre. Também é lícito dizer que cabeças pensantes 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 31-55 

O Etno-desporto indígena: entre noções, significados e práticas de um campo científico... 

José Ronaldo M. Fassheber; Liliane da Costa Freitag 35 

 

 

 

surgiram em todas as partes do mundo, embora só se legitime os 

pensamentos oriundos do Norte. O Sul reclama sua descolonização – e do 

pensamento mais do que das instituições. Afinal das contas, a Europa não 

seria o que é sem a espoliação dos recursos naturais de suas colônias ao 

sul. 

Voltemos ao conceito de etnoesporte que encontra hoje boas 

traduções em diversas línguas. Quando eu (Fassheber,2006) formulei o 

conceito de etno-esporte (Fassheber, 2006), a palavra composta já existia 

em outras mentes e possivelmente em muitos idiomas. O termo me foi 

soprado de modo quase informal e alguns anos antes de conceituá-lo pelo 

cientista político e amigo, Dr. Raul Francisco Magalhães, da Universidade 

Federal de Juiz de Fora/MG. Anos mais tarde, eu descobri que o termo havia 

sido proposto pelo antropólogo Luiz Henrique Toledo da Universidade 

Federal de São Carlos/SP (Toledo, 2001) e se referia ao tipo de pesquisa com 

esportes em povos indígenas desenvolvido por autores como Vianna, Vinha 

e por mim mesmo. 

Em 2012, Dr. Andrey Kylasov elabora uma brilhante tese (veremos 

mais adiante) cuja tradução ele deu em inglês ethnosport. É pouco provável 

que ele conhecesse as obras desenvolvidas no Brasil ou que pudesse supor 

a existência do termo etnodesporto, mas como dissemos, se os temas do 

mundo são finitos, ainda que imensos, o pensamento infinito pode levar 

diferentes pensadores a forjar terminologias semelhantes, mas 

conceituadas segundo as observações específicas de cada pesquisador. E, 

longe de serem plagiadas, essas terminologias são possíveis na abstração 

aqui e ali e, tanto melhor, podem ser complementadas. Esse incremento 

conceituá-la partir de uma mesma terminologia, com suas convergências e 

suas divergências, faz bem ao próprio termo e à ciência que o propõe e a 

torna maior que seus proponentes, sem apagá-los e alça voos mais amplos 

no tempo e no espaço. Afinal, a prática notória e observável das práticas 

corporais é maior que qualquer nome. E dentre os nomes possíveis, o termo 

etnoesporte se mostra bastante promissor para uma multiplicidade de 

contextos. 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 31-55 

O Etno-desporto indígena: entre noções, significados e práticas de um campo científico... 

José Ronaldo M. Fassheber; Liliane da Costa Freitag 36 

 

 

 

Todavia, é preciso entender que o conceito de etnoesporte é 

salutarmente incompleto, remetendo-se a muitas outras possibilidades de 

pesquisas que o complementem. E não é um termo unívoco nem único. 

Outras terminologias já se dispunham antes e cuja amplitude de estudos é 

infinitamente maior e mais ancestral: os denominados jogos e esportes 

tradicionais e suas traduções idiomáticas e pictóricas ao longo de milênios.  

Contudo, o interesse acadêmico sobre como os povos tradicionais e 

originários se divertiam e ocupavam parte de sua vida social com jogos e 

esportes tradicionais é relativamente recente. Algumas tradições históricas 

e antropológicas pós-iluministas trouxeram produções esparsas do ponto 

de vista científico. Mas é possível dizer que a grande quantidade de 

pesquisas em diversos campos pertence ao tempo recente. Instituições de 

pesquisa, instituições educativas e instituições promotoras– essas as mais 

antigas –reconheceram a importância de estudar, ensinar e demonstrar 

jogos e esportes ditos tradicionais em todas as partes do mundo.  

Em outras palavras, por um lado, as práticas antecedem as 

institucionalizações que transformam e reinventam essas “tradições” em 

cada experiência. Por outro lado, a introdução dos esportes modernos em 

comunidades tradicionais pode se ressignificar – via mimesis –em novas e 

ímpares identidades comunais. Eis o que definimos por Etno-esporte e por 

sua vez sua variável: o Etno-Desporto. 

Meu olhar é de fora e por isso mesmo vale retomar os ensinamentos 

de Geertz. Para Clifford Geertz (2001, p. 66), os antropólogos foram os 

primeiros a “insistir em que vemos as vidas dos outros através das lentes 

que nós próprios polimos e que outros nos vêem através das deles”. Assim 

sendo, meu olhar como os demais segue limitado pela brecha entre o 

familiar “nós” e o exótico “eles”. Esse é o desafio e ao mesmo tempo um 

obstáculo fundamental para a compreensão significativa do Outro, 

obstáculo que só pode ser superado mediante algum tipo de participação 

no mundo do Outro. 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 31-55 

O Etno-desporto indígena: entre noções, significados e práticas de um campo científico... 

José Ronaldo M. Fassheber; Liliane da Costa Freitag 37 

 

 

 

Assim sendo, busquei conceituar o Etno-Desporto – reconhecendo as 

identidades corporais relacionadas às identidades do Desporto.  

O Etno-esporte é uma prática ou um conjunto de práticas sociais 

multifacetado que encontra – tanto nos chamados Jogos Tradicionais, 

quanto nos espaços das aldeias enquanto práticas identitárias, prática essa, 

que se ressignifica quer seja na dinâmica de cada grupo, quer seja pela 

reincorporação de jogos e práticas corporais de outrem. Fassheber [2006]. 

E, muito embora, a aldeia seja por excelência um lugar simbólico para o 

exercício de suas identidades por meio do etno-esporte, sabemos que as 

identidades, são um produto social e, portanto, que se reinventa, assim 

como se reinventam as tradições. A noção de etno-esporte, conforme 

destaquei em 2006 não pode ser vista, portanto, separada desse amplo 

processo.  

Por extensão, o Etno-Desporto, se revela nas diferentes ‘formas do 

fazer’ e do construir corpos singulares, mas também coletivos e 

politicamente orientados: como por exemplo caso da territorialidade, das 

identidades étnicas, das paisagens, dos corpos com gêneros, cores e 

historicidade.   

Foi dentro dessa gama de possibilidades que introduzimos o Etno-

Desporto indígena como objeto. Mas se por um lado, o Etno-esporte envolve 

tanto as práticas tradicionais legitimadas socialmente por cada etnia, é 

necessário destacar a dinâmica das culturas e por consequência a dinâmica 

das tradições.  

A tradição, tema esse, que vem ganhando espaço não só nas ciências 

sociais como também na história foi debatido por Eric Hobsbawm (1997). 

Ao estudar o mundo contemporâneo, Hobsbawn utiliza o conceito de 

tradições inventadas para todo um coletivo de práticas, simbólicas e rituais 

enredadas por regras que são aceitas pelo grupo que as reconhece como 

legítimas. Essas tradições inventadas desenvolvem valores e normas de 

comportamento, pela repetição de práticas que supostamente aconteciam 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 31-55 

O Etno-desporto indígena: entre noções, significados e práticas de um campo científico... 

José Ronaldo M. Fassheber; Liliane da Costa Freitag 38 

 

 

 

nesse mesmo passado. A repetição dessas práticas visa certa continuidade 

do passado.  

Porém, a repetição, também é um rearranjo da prática e, portanto, é 

externa ao indivíduo a medida em que o sujeito nasce e a absorve ao longo 

de sua existência no grupo.  Nesse caso, o Etno-esporte (quer seja aquele 

praticado nas aldeias ou nas arenas dos Jogos dos Povos Tradicionais) dá 

significados as suas identidades sociais, ainda que esse último, em grande 

medida seja objeto de espetacularização.  

Ousamos dizer que ocorre nesses diversos espaços onde o Etno-

esporte é praticado se opera uma costura entre os tempos da história, 

conforme nos ensina Kosselleck (2006).  Há em cada jogo praticado, 

‘memorias em jogo’.  Nisso tudo a memória é uma importante noção que 

liga o Etno-esporte a história de cada povo. Espaço de experiência e 

horizonte de expectativa são noções que podem traduzir o significado do 

que estamos falando.  

A experiência é o passado atual, aquele no qual acontecimentos foram 

incorporados e podem ser lembrados. Na experiência se fundem tanto a 

elaboração racional quanto as formas inconscientes de comportamento, [...] 

além disso, na experiência [...], nossas experiências se conservam como 

sendo também uma experiência alheia. [...] (Kosseleck, 2006. p. 310 e 311) 

Já o espaço de experiência é em um sentido geral, uma categoria que 

reúne valores, sinais, simbologias, práticas e demais gestos correlatos ao 

passado que, por diferentes razões permanecem ou são visibilizadas no 

presente. A visibilização ou re-visibilização se dá de forma re-significada: 

marcada no presente de forma (consciente ou inconscientemente) mantida 

e reelaborada conforme nossas circunstâncias.  

É com base nisso que as práticas da tradição, ou as tradições 

praticadas acionam os tempos e nossas histórias:  passado é ‘‘passado 

presente’’ e futuro é ‘‘futuro presente’’. Por meio do Etno-esporte, a 

memória se reproduz e se ancora:  presente e passado se desdobram 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 31-55 

O Etno-desporto indígena: entre noções, significados e práticas de um campo científico... 

José Ronaldo M. Fassheber; Liliane da Costa Freitag 39 

 

 

 

determinados pelo encontro das temporalidades (passado – presente – 

futuro) e ao mesmo tempo produz a mediação entre passado e o futuro. Há 

um presente, uma dada origem histórica e um futuro que busca no presente 

sua legitimidade em relação a um passado.  

Mas se por um lado as tradições são dinâmicas pela própria natureza 

das nossas práticas, por outro o contato entre os povos originários com o 

Estado colonial, alcançou um resultado sem precedentes quer seja pelo 

apagamento dos primeiros, pelas suas estratégias de resistência, mas 

também pela capacidade mimética que ambas as culturas possuíram e 

possuem de se reinventar e se atualizar.  

A mimesis, essa capacidade de criação  subjetiva,  que realça o caráter 

inovador da subjetividade, ou seja, não mais no sentido restrito platônico,  

ocorre tanto no chão da aldeia, na mimesis dos esportes modernos (Taussig, 

1993), nos espaços modelares e nos espaços de memória, conforme nos 

ensinou Nora, e portanto, carregados de carga valorativa. (Fassheber, 

Freitag, 2011). 

Vale lembrar que esse processo mimético  foi debatido   nos capítulos 

III e IV por ocasião da publicação do livro Etno - desporto indígena: a 

Antropologia Social e o campo entre os Kaingang, sobretudo quando foi 

analisado o esporte das aldeias, principalmente pela introdução do Futebol 

entre as populações indígenas e em particular entre os Kaingang – processo 

que substituiu os  seus jogos tradicionais, coisificados e adjetivados como 

“bárbaros”,  pelos ditos  “civilizados” jogos com regras que estabelecem o 

controle das emoções e das práticas corporais envolvidas nesses jogos.  

Nessa direção é importante retomar agora à noção mimesis e sua 

relação direta a construção do Etno-Desporto, conceito esse que internaliza 

a ideia de que “ os comportamentos são geradores de outros 

comportamentos, i.e., de “Outros comportamentos, como Taussig (1993) 

definiu a Faculdade Mimética: a natureza que as culturas usam para criar 

uma “segunda natureza”, a faculdade da cópia, a imitação, os modelos 

produzidos, a exploração da diferença, submeter-se ao e tornar-se o outro.  



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 31-55 

O Etno-desporto indígena: entre noções, significados e práticas de um campo científico... 

José Ronaldo M. Fassheber; Liliane da Costa Freitag 40 

 

 

 

A maravilha da mimesis consiste na cópia retratada no caráter e no 

poder do original, para o ponto em que as representações podem sempre 

assumir este caráter e este poder. Essa é a magia simpática (que Taussig 

inspira de Frazer) necessária para o processo de conhecimento como para a 

construção e a subsequente “naturalização” das identidades. (Fassheber, 

2010, p. 93)  

O Etno-Desporto indígena, a despeito dos avanços e debates que 

decorreram a partir da defesa da tese e sobretudo desde a publicação do 

livro, como segue ainda no presente; 

fundamentado na possibilidade de as culturas adaptarem e 

transformarem suas próprias tradições e adaptarem e 

transformarem as tradições advindas do contato. Mais que 

adaptar e transformar, o Etno-Desporto expressa o processo 

de ressignificação de valores culturais e uma re-inserção com 

o mundo dos brancos: a criação – pela mimesis. (Fassheber, 

2010, p. 87) 

A mimesis ou faculdade mimética atua e opera sentidos e práticas: 

nas relações sociais dinâmicas – quer sejam na estrutura e arranjo das 

práticas desportivas individuais e das equipes, nos torneios dentro das 

aldeias, entre aldeias, no contexto das regras dos Jogos dos Povos 

Indígenas, nas torcidas, nas negociações e até mesmo nas rivalidades 

constitutivas do campo das identidades.  

Dessa forma, sem sobra de dúvidas, a mimesis baliza um corpo físico 

através das marcas de cultura impressas pelas teias de significados que os 

sujeitos - pertencentes ao um ‘corpo social’, - traceja. Em outras palavras, 

os esportes – ie. O Etno-desporto não apenas são copias, “ao contrário, 

sobre eles recaem as construções corporais específicas de cada sociedade. 

(Idem)  

Esse efeito mimético do esporte permitiu a adesão dos indígenas e 

em particular, como já estudado, dos Kaingang criando se Etno-Desporto. A 

mimesis, sem sobra de dúvidas pode ser vista, portanto, em diversos 

lugares: como por exemplo nos “Jogos dos Povos Indígenas” e nas suas mais 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 31-55 

O Etno-desporto indígena: entre noções, significados e práticas de um campo científico... 

José Ronaldo M. Fassheber; Liliane da Costa Freitag 41 

 

 

 

diversas e variadas formas globais, regionais e locais de expressão. Esses 

momentos de manifestação mimética se estabelecem entre experiência 

(inclusive estética), envolto pela sincronia, entre um dado momento 

específico e pela diacronia – entrelaçamento de tempos presente, passado 

e futuro, conforme já dissemos anteriormente. O enlace entre os tempos é 

dado pela cultura e pelo seu caráter dinâmico: culturas indígenas não são 

rochas inabaláveis e estáticas, são rochas em movimento. 

 

Origem dos jogos 

Durkheim talvez estivesse no caminho certo no estudo das religiões 

nativas do mundo e cujo aparecimento remonta o final do pleistoceno. Em 

“As formas elementares da vida religiosa”, o autor dessa densa obra se 

debruçou sobre os rituais australianos a partir de documentos produzidos 

por diversos etnógrafos e administradores coloniais sobre tais populações 

para explicar que as origens da religião se dão pela separação entre sagrado 

e profano.]Suas considerações puderam ir além do continente oceânico para 

ser pensado sobre muitas outras formas de religiosidades, ancestrais ou 

modernas, mais distante ou bem perto de nossas realidades e do nosso 

tempo presente. 

Para ele, jogos e recreações, incluindo as danças, foram incorporados 

ao espírito religioso, funcionando como uma forma de distensão contra os 

rigores da vida religiosa. Durkheim (1996, p. 413 e 414) compreende que 

os jogos têm sua origem nas representações do ritual religioso e que o 

próprio culto é uma espécie de ritual de recreação. Segundo ele, “as 

representações rituais põe em evidência um importante elemento da 

religião: o elemento recreativo e o estético”. Podemos dizer, com este autor, 

que os jogos tradicionais carregam consigo o aspecto recreativo cujas 

representações para Durkheim (1996, p. 414) “estranhas a todo fim 

utilitário, fazem homens esquecerem o mundo real, transpondo-os a um 

outro em que sua imaginação está mais à vontade. Elas distraem. Tem 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 31-55 

O Etno-desporto indígena: entre noções, significados e práticas de um campo científico... 

José Ronaldo M. Fassheber; Liliane da Costa Freitag 42 

 

 

 

inclusive o aspecto exterior de uma recreação: os assistentes riem e se 

divertem abertamente.”. 

Mas religião não é o jogo, embora possamos considerar ambos como 

fatos sociais. Lévi-Strauss (1997, p. 46) também percebe as relações e as 

diferenças entre jogo e rito: “todo jogo se define pelo conjunto de suas 

regras, que tornam possível um número praticamente ilimitado de partidas; 

mas o rito, que também se ‘joga’, parece-se mais com uma partida 

privilegiada, retida entre todas as possíveis, pois apenas ela resulta em um 

certo equilíbrio entre dois campos”. Segundo ele, as diferenças entre jogo e 

rito são estruturais. Ele analisa alguns rituais fúnebres para tecer estas 

relações: 

O jogo aparece [...] como disjuntivo: ele resulta na criação de 

uma divisão diferencial entre os jogadores individuais ou das 

equipes, que nada indicaria, previamente, como desiguais. 

Entretanto, no fim da partida, eles se distinguirão em 

ganhadores e perdedores. De maneira simétrica e inversa, o 

ritual é conjuntivo, pois institui uma união (...). No caso do 

jogo, a simetria é pré-ordenada; ela é estrutural, pois decorre 

do princípio de que as regras são as mesmas para os dois 

campos. Já a assimetria é engendrada: decorre 

inevitavelmente da contingência dos fatos, dependam estes 

da intenção, do acaso ou do talento. No caso do ritual, ocorre 

o inverso: coloca-se uma assimetria preconcebida e postulada 

entre profano e sagrado, fiéis e oficiantes, mortos e vivos, 

iniciados e não-iniciados etc., e o ‘jogo’ consiste em fazer 

passarem todos os participantes para o lado da parte 

vencedora, através de fatos cuja natureza e ordenação têm 

um caráter verdadeiramente estrutural (Lévy-Strauss, 1997, p. 

48). 

 

É lícito pensar com os autores que embora tenham estratégias e 

finalidades opostas, ritual e suas distensões – jogos, danças, recreações – 

são complementares e intercambiáveis. Afinal, existem rituais nos jogos que 

são mais ou menos sacralizados. E nos rituais sagrados podem conter 

distensões que entendam que recrearem é religarem. Para Durkheim (1996, 

p. 416). a relação entre rito e recreação ocorre em seus elementos 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 31-55 

O Etno-desporto indígena: entre noções, significados e práticas de um campo científico... 

José Ronaldo M. Fassheber; Liliane da Costa Freitag 43 

 

 

 

constitutivos onde a vida religiosa concede espaços e tempos às atividades 

recreativas: “a religião não seria o que é se não concedesse um lugar às 

livres manifestações do pensamento e da atividade, ao jogo, à arte, a tudo 

o que diverte o espírito fatigado com o que há de sujeição excessiva no 

trabalho cotidiano. Também é lícito admitir que existem rituais nos jogos 

tradicionais e inventados que são mais ou menos sacralizados. Constitui-se 

um tipo ideal... 

Há, no entanto, limites e potencialidades explicativas dessa noção 

Weberiana enquanto uma categoria metodológica para o aprofundamento 

desse tema. Mas essa é uma tarefa que deverá ser enfrentada por novos 

pesquisadores do Etno-Desporto. Por hora chamamos a atenção para o fato 

de que toda análise deve levar em consideração o papel que o conceito ‘tipo 

ideal’ confere ao sentido e ao significado das ações, i. e quando se trata de 

explicar condutas, certos atos só podem ser explicados por terem sentidos 

e significados.  

Em relação a isso, Weber chama a atenção a diferentes investigações 

que podem ser feitas visando os sentidos, da conduta de certos agentes, ou 

seja de suas ações em um dado contexto: e um aquele veem conta o sentido 

atribuído pelo pesquisador; e outra que leve em conta o sentido atribuído 

pelos próprios agentes às suas condutas. Em outras palavras, não há uma 

mera explicação causal para o entendimento das nossas práticas. Mas sim, 

um constructo a partir do qual uma dada realidade pode ser percebida e 

significada. (Weber, 2012)  

Mesmo fora de seus contextos sagrados, para serem mirados por si 

mesmos e por outros em ambientes expositores e até mesmo nos espaços 

escolares, ainda assim é possível perceber que as formas de jogar e recrear 

são carregadas de sortilégios, economias corporais e outros ritos de 

preparação e execução: ou seja, sentidos e significados. Inclusive na 

influência mútua rotineira do dia a dia, quando se exerce o poder simbólico 

e, em determinados momentos, quando o jogo é um espaço de luta por 

posições de poder ou pela imposição de ideias desvenda o poder, tornando-



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 31-55 

O Etno-desporto indígena: entre noções, significados e práticas de um campo científico... 

José Ronaldo M. Fassheber; Liliane da Costa Freitag 44 

 

 

 

o manifesto e revelado, ou seja, inconscientes e subliminares, sob a forma 

do poder simbólico como nos ensina Bourdieu (1989).    

E nos rituais sagrados podem conter distensões que entendam que 

recrearem é religarem. As novas religiões sabem que modernamente seus 

cultos carreiam mais músicas, danças, êxtases como parte fundamental do 

que concebem por religião – no sentido estrito do religar. 

Entretanto, essas manifestações não são livres nem espontâneas, são, 

ao contrário, institucionalizadas e moralizadas para que se garanta a 

possibilidade de sua conjunção final. Isso ocorre não apenas pelos aspectos 

conjuntivos dos rituais, de certo prazer em serem iguais ao final, mas 

também por mirarem a sociedade como espaço de suas próprias afirmações 

identitárias “tradicionais”. Pois que temos nesses espaços de repetição ritual 

ou do jogo, mostrar-se como possibilidade social e cultural.  

Ou seja, que se usem os espaços, os tecidos, as amplificações, os 

televisionamentos e toda a organização não tradicional sobre jogos 

tradicionais. Que se use a promoção e financiamento das instituições para 

promover modernamente o “tradicional”. Pois que mesmo parecendo 

tradição inventada, constitui-se em espaços de sociabilidade. Ou seja, esses 

espaços servem para os povos tradicionais serem vistos por nós, 

espectadores e servem também para eles se verem como imagem modelar 

de suas ancestralidades, ainda que ressignificadas no tempo. 

 

Estudos em Jogos tradicionais ameríndios 

A diversidade de jogos praticados pelos ameríndios é ainda pouco 

mensurada. Mesmo para elementos comuns – o arco e flecha, seu 

aprendizado e treinamento pelos meninos para a caça e para a guerra 

parecem ser o melhor exemplo – as formas de utilização, os espaços, os 

tempos e os significados traduzem uma diversidade ainda por ser relatada. 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 31-55 

O Etno-desporto indígena: entre noções, significados e práticas de um campo científico... 

José Ronaldo M. Fassheber; Liliane da Costa Freitag 45 

 

 

 

Infelizmente, a literatura disposta não é das mais ricas em dados 

etnográficos.  

Em todo o mundo, parece que os cientistas sociais negligenciaram por 

muito tempo as descrições das práticas de jogos tradicionais, 

principalmente no Brasil. Tais práticas talvez não fossem vistas como 

elemento de análise ante os temas mais clássicos dentro da etnologia como 

religião, parentesco etc. A falta de dados é notada por Renson: 

When examining the available sources on traditional games 

in South America, it appears that scientific sources related to 

this subject matter are widely dispersed. Several Games are 

sporadically cited in a broader context but, in most case, the 

authors restrict themselves to mention some Indian Games 

without any further explanation. (Renson, 1992, p. 11).
1

 

Mas voltemos ao estado da arte no tempo presente: Só mais 

recentemente é que o tema Jogos Indígenas tem ganhado relevância nas 

Ciências Sociais. Até o final dos anos 1960, a sociologia dos esportes era 

precária em termos de publicações com análises do fenômeno do esporte 

na sociedade. Renson (1992) afirma que é apenas nas quatro últimas 

décadas que a pesquisa antropológica sobre jogos e esportes têm 

experimentado seu impulso.  

O inventário seria enorme se houvesse uma quantidade maior de 

publicações no Brasil. Mas nos Estados Unidos, no Canadá, na Europa e em 

outras partes do mundo a produção adquire mais intensidade do que em 

nossas Ciências Sociais e no campo da Educação Física. O pesquisador 

americano Stewart Culin (1975), em 1903, fez a primeira classificação dos 

jogos tradicionais indígenas da América do Norte dividindo-os em duas 

grandes classes:  

                                       

1

 Quando se examinam as fontes disponíveis sobre jogos tradicionais na América do Sul, 

parece que as fontes científicas relacionadas a este tema estão bastante dispersas. Vários 

jogos são esporadicamente citados em um contexto mais amplo, mas, na maioria dos 

casos, os autores se atêm a mencionar alguns "Jogos Indígenas" sem maiores explicações. 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 31-55 

O Etno-desporto indígena: entre noções, significados e práticas de um campo científico... 

José Ronaldo M. Fassheber; Liliane da Costa Freitag 46 

 

 

 

I, games of chance; II, games of dexterity. Games of pure skill 

and calculation, such as chess, are entirely absent. The Indian 

games of chance fall into two categories: 1, games in which 

implements of the nature of dice are thrown at random to 

determine a number or numbers, and the sum of the counts 

is kept by means of sticks, pebbles, etc., or upon an abacus, 

or counting board, or circuit; 2, games in which one or more 

of the players guess in which two or more places an odd or 

particularly marked lot is concealed, success or failure 

resulting in the gain or loss of counters. The games of 

dexterity may be enumerated as: 1, archery in various 

modifications; 2, a game of sliding javelins or darts upon the 

hard ground or ice; 3, a game of shooting at a moving target 

consisting of a netted wheel or a ring; 4, the game of ball in 

several highly specialized forms; 5, the racing games, more 

or less related to and complicated with the ball games. (Cullin, 

1975, p. 31)
2

. 

Estes jogos tradicionais indígenas, classificados por Cullin, não se 

abstêm das organizações sociais de cada um dos povos que o praticam, 

assim, não são raras as relações que estes jogos entretêm com outros 

rituais, já que ambos derivam seu impulso do mito de origem que ordena 

socialmente cada povo indígena.   

Chamamos, atualmente, de Jogos Tradicionais Indígenas o que cada 

povo inventou de fazer de modo bastante diversificado e dinâmico para 

afirmar e manter a identidade de sua vida lúdica e/ou ritual. Há uma 

literatura recente de exemplos inventariados por colegas antropólogos e por 

poucos professores de Educação Física. Como exemplos temos a corrida de 

                                       

2

 I. Jogos de azar; II. Jogos de destreza. Jogos de pura habilidade e cálculo como os jogos 

de xadrez estão inteiramente ausentes. Os jogos de azar indígenas se enquadram em duas 

categorias: 1. Jogos nos quais instrumentos parecidos com dados são jogados 

aleatoriamente para determinar um número ou números, e a soma dos pontos é feita por 

meio de paus, pedras, etc., ou com um ábaco, tábua de contar ou circuito: 2. Jogos onde 

um ou mais jogadores adivinham em quais de dois ou mais lugares um grupo estranho ou 

especialmente marcado está escondido. O sucesso ou fracasso resulta em ganho ou perda 

de pontos. Os jogos de destreza podem ser enumerados como: 1. Arco e flecha com várias 

modificações; 2. Um jogo de deslizar flechas ou dardos sobre chão batido ou gelo; 3. Um 

jogo de atirar num alvo móvel consistindo de uma rede em forma de roda ou anel; 4. O 

jogo de bola em várias formas altamente especializadas; 5. Os jogos de corrida, mais ou 

menos relacionados e complicados pelos jogos de bola). 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 31-55 

O Etno-desporto indígena: entre noções, significados e práticas de um campo científico... 

José Ronaldo M. Fassheber; Liliane da Costa Freitag 47 

 

 

 

Toras (Nimuendajú, [1934] (2001); Vianna, (2002), o Joga Bunda e a Peteca 

Kadiwéu, a peteca Guarani (Vinha, 1999 e 2004), e etc.  

Devemos lembrar que as práticas tradicionais executadas pelos 

indígenas contemplam uma noção integradora do universo conforme sua 

própria noção cosmológica e ritualística. Nesse processo há aspectos 

identitários: jogos miméticos e figurações não fogem a esse processo. 

(Rocha-Ferreira, Fassheber, 2009). Na América como um todo, López von-

Vriessen (1997) apresenta estas relações entre jogos e rituais. Para ele, os 

funerais antigos incluem competições esportivas: 

En las culturas aborígenes, como también en las llamadas 

“culturas superiores”, y en amplias regiones de la tierra los 

juegos deportivos formaban parte de sus ceremonias 

funerales, con las cuales el luto, la tristeza y la añoranza se 

unen al juego. Se partía del supuesto que al difunto le 

alegraría poder “estar presente” una vez más después de su 

fallecimiento. Los esquimales americanos interpretan la 

aurora boreal como juego de pelota de los difuntos. Entre los 

Aztecas, el campo de juego simbolizaba el mundo y la pelota 

a un astro, el sol o la luna. En el juego de pelota de los 

Mejicanos, se imita el movimiento del sol de Este a Oeste para 

conjurarle a la bendición de los hombres. Los juegos de 

pelota de las etnias de América del Norte eran rituales y de 

orígen mítico, teniendo además del pasatiempo una magia 

simpática al servicio de la fecundidad. Entre ellos está el juego 

de lacrosse, en partidos de equipos en que la pelota es 

empujada por medio de una raqueta o maza de mango largo. 

En la raqueta la red armada de cuerdas de tripa simboliza la 

tela de araña que representa la madre tierra. (...) Respecto del 

juego de los Maya, tratándose de un juego de pelota 

extraordinariamente difícil en el que los jugadores deben 

golpear la pesada pelota de caucho solo con las caderas y 

elevarla y hacerla pasar por un aro en una pared. (1997, s/p) 

Estas características fazem parte de todas as atividades culturais 

inclusive dos jogos tradicionais, das brincadeiras, das danças e até das 

atividades esportivas contemporânea praticadas nas aldeias. Segundo o 

verbete que elaboramos para o Atlas do Esporte no Brasil (2005), 

Os jogos tradicionais indígenas são atividades corporais, com 

características lúdicas, por onde permeiam os mitos, os 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 31-55 

O Etno-desporto indígena: entre noções, significados e práticas de um campo científico... 

José Ronaldo M. Fassheber; Liliane da Costa Freitag 48 

 

 

 

valores culturais e, portanto, congregam em si o mundo 

material e imaterial, de cada etnia. Eles requerem um 

aprendizado específico de habilidades motoras, estratégias 

e/ou chances [sorte]. Geralmente, são jogados 

cerimonialmente, em rituais, para agradar a um ser 

sobrenatural e/ou para obter fertilidade, chuva, alimentos, 

saúde, condicionamento físico, sucesso na guerra, entre 

outros. Visam, também, a preparação do jovem para a vida 

adulta, a socialização, a cooperação e/ou a formação de 

guerreiros. Os jogos ocorrem em períodos e locais 

determinados, as regras são dinamicamente estabelecidas, 

não há geralmente limite de idade para os jogadores, não 

existem necessariamente ganhadores/perdedores e nem 

requerem premiação, exceto prestígio; a participação em si 

está carregada de significados e promove experiências que 

são incorporadas pelo grupo e pelo indivíduo. [...] (Rocha-

Ferreira et al., 2005, p. 33). 

Chan (1969), os relatou entre os índios do antigo México, os jogos 

aproximavam povos, regulavam as relações sociais e por isso dava 

significado ao treinamento físico daqueles jogadores, que por sua vez eram 

encarregados de procedimentos rituais tais como a decapitação e outros 

sacrifícios humanos.  

Cullin (1975) também elencou outras intenções rituais dos jogos 

tradicionais indígenas, analisando-os do ponto de vista divinatório:  

In general, appear to be played ceremonially, as pleasing to 

the gods, with the object of securing fertility, causing rain, 

giving and prolonging life, expelling demons, or curing 

sickness. [...] the divinatory origin of games [...] might be 

regarded as an experiment in which the dramatization of war, 

the chase, agriculture, the magical rites that secured success 

over the enemy, the reproduction of animals and the 

fertilization of corn, is performed in order to discover the 

probable outcome of human effort, representing a desire to 

secure guidance of the natural powers by which humanity was 

assumed to be dominate.  (Cullin, 1975, p. 31).
3

 

                                       

3 Em geral parecem ser jogos cerimoniais para agradar os deuses, com o propósito de 

garantir a fertilidade, provocar chuva, dar e prolongar a vida, expelir demônios, ou curar 

doenças. [...] a origem divinatória dos jogos [...] deve ser vista como um experimento onde 

é representada a dramatização da guerra, a caça, a agricultura, os ritos mágicos que 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 31-55 

O Etno-desporto indígena: entre noções, significados e práticas de um campo científico... 

José Ronaldo M. Fassheber; Liliane da Costa Freitag 49 

 

 

 

Mas havia intenções meramente pragmáticas entre estes jogos 

tradicionais e atividades físicas indígenas. De acordo com Nabokov (1981), 

os Incas pré-colombianos construíram uma imensa e engenhada estrada por 

sobre a espinha da Cordilheira dos Andes, onde se posicionavam diversos 

corredores ao longo de sua extensão e cujas artérias faziam comunicar, pela 

corrida, todos os povos das terras altas e baixas da América do Sul em 

relação à capital incaica.  

 

Considerações finais: Etno-esporte/ Etno-desporto, 

veredas e consolidação do Campo   

Já ressaltemos em outra ocasião que em relação ao Etno-Desporto 

indígena é preciso, diferenciar as tradições ancestrais das “inventadas” – 

como aquelas incorporadas no contato entre as etnias indígenas e aquelas 

introduzidas pela sociedade Fóg. Hoje, vale uma ressalva sobre aquela 

colocação (Fassheber, 2010): a noção de ‘’tradição inventada’ também se 

estende para a noção de tradições ancestrais, - ambas são construções 

sociais repletas de significados. Os rearranjos pelos quais as tradições são 

consequências logicas dos “sentidos” que lhes são atribuídos no tempo. Isso 

também é válido quando falamos da memória e de seus trabalhos.  

O contar e até mesmo o ouvir contar não fogem a essas construções. 

Não sejamos ingênuos: até mesmo o modo como o Etno-esporte é 

visibilizado não está imune a   projetos políticos e sociais. Demonstramos 

essa questão quando analisamos a apropriação do Zicunatípor parte do 

projeto de Brasil- nação no início do século XX e a forma como foi 

                                       

asseguram a vitória sobre o inimigo, a reprodução de animais e a fertilização do milho, 

com o objetivo de descobrir o provável resultado do esforço humano, representando um 

desejo de assegurar o controle das forças naturais pelas quais a humanidade supõe-se 

dominadas. 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 31-55 

O Etno-desporto indígena: entre noções, significados e práticas de um campo científico... 

José Ronaldo M. Fassheber; Liliane da Costa Freitag 50 

 

 

 

espetacularizado pelos principais jornais da época. (Fassheber, Freitag, 

2016). 

Seria de profundo interesse também para as futuras pesquisas se 

pudéssemos verificar, após alguns anos e a partir do entendimento que as 

culturas são dinâmicas, os efeitos desta mimesis, não só entre os novos 

praticantes em suas TIs, como também em suas próximas participações em 

tais Jogos Indígenas por meio da experiencia do contar a experiencia do 

Etno-desporto indígena.  

Quanto a aventura de criação desse vasto campo que vem se tornando 

Etno-Desporto, há uma diversidade de jogos praticados pelos ameríndios - 

ainda não mensurada por nós, pesquisadores, mas sobretudo que merece 

eco pela voz de seus praticantes, os indígenas.  Ainda que cientistas sociais 

os tenham negligenciado por muito tempo as descrições das práticas de 

jogos tradicionais, principalmente no Brasil, nossos recentes estudos se 

mostram férteis para a compreensão de nosso campo.  

Cabe destacar o notório diálogo que que está sendo travado em torno 

do Etnoesporteno mundo.Os estudos sobre as práticas etnoesportivas 

ameríndias alcançaram as literaturas sociais ao longo das décadas de 1960 

a 1980 com Chan 1967, Cullin, 1975, Nobokov, 1981.  

No Brasil houve poucos exemplos, como o futebol-de-cabeça Paresi 

(Zikunati) anotado por Rondon em 1906 (Fassheber, Freitag, 2016) e a 

corrida de toras Timbira que ganhou foco nos trabalhos de Nimuendaju, 

(1946) e Melatti, (1970), entre os Kraô. Ainda sobre as toras [e as bolas], o 

trabalho de Vianna (2001) entre os Xavante inaugura a produção brasileira 

do século XXI. Termo sugerido por Toledo em 2001, o conceito de 

Etnodesporto indígena é sistematizado por Fassheber em 2006 sobre as 

práticas silenciados do Kanjire e do Futebol atual dos Kaingang.  

Em 2012, Kylasov sistematiza e difunde o termo Ethnosport na Europa 

a partir de suas etnografias na rota da seda. Nas literaturas, são notórios os 

processos de mimesis dos jogos tradicionais e as suas lutas para persistirem 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 31-55 

O Etno-desporto indígena: entre noções, significados e práticas de um campo científico... 

José Ronaldo M. Fassheber; Liliane da Costa Freitag 51 

 

 

 

como práticas identitárias. A partir do século XXI, diversas associações de 

jogos tradicionais, ou Traditional Sports and games (TSG) e Ethnosports são 

organizadas por regiões, países e continentes e recebem diferentes 

reconhecimentos e institucionalizações como “questão global” (Lavega, 

2021). Essas expansivas e dialógicas associações se classificam em 

promotoras de apresentações de TSG, em experiências pedagógicas e em 

estudos científicos dos etno-esportes. 

Será necessário que a ciência siga no encalço para compreender que 

a ‘nossa’ visão sobre o corpo, o uso técnico do corpo e dos esportes, o lugar 

e a construção deles na sociedade é somente um aspecto para a 

compreensão desse geometral: não indica, portanto,  a disposição, a forma 

e as dimensões exatas de nosso objeto apreciado, -  o Etno-desporto, i. e há 

nele, diferentes espectros que merecem ser desvelados.  

Mais do que o Etno-Desporto expressar o processo de ressignificação 

de valores culturais e uma re-inserção com o mundo dos brancos: a criação 

– pelamimesis – de uma segunda natureza, - essa última, longe de se 

distanciar da cultura, é parte constitutiva dela.  

Para encerrar, vale a pena recuperar as primeiras linhas do livro 

publicado em 2010, texto nascido da tese em 2007, - duas pesquisas que 

forjaram esse instigante e importante conceito - o Etno-desporto. Hoje, um 

nome próprio, visto e reconhecido como um Campo Científico em pleno 

movimento, expansão e construção de significados.  

 

Mas por que esses homens precisam atacar? 

Por que os homens se perturbam diante desse espetáculo? 

Por que se envolvem de corpo e alma? 

Por que esse combate inútil? 

O que é o esporte? 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 31-55 

O Etno-desporto indígena: entre noções, significados e práticas de um campo científico... 

José Ronaldo M. Fassheber; Liliane da Costa Freitag 52 

 

 

 

O que os homens depositam no esporte? 

A si mesmos, seus universos de homens. 

O esporte foi feito para dizer o contrato humano. 

Roland Barthes, 

Le Sport et les Hommes (2004).  

 

 

Referências  

BOURDIEU, Pierre. O poder simbólico. ed. Rio de Janeiro: Bertrand 

Brasil,1989. 

CHAN, Piña et al. Games and sport in old Mexico. (No Title), 1969. 

CULLIN, S. Games of the North America Indians. New York. Dover 

Publications Inc., 1975. 

DURKHEIM, Émilie. As formas elementares da vida religiosa. São Paulo: 

MartinsFontes, 1996. 

 

FASSHEBER & FERREIRA. The ethnofootball of the Brazilian indigenous 

women. In: Jorge Knijnik; Ana Costa. (Org.) Women? s Football in Latin 

America: Social Challenges and Historical Perspectives. 1ed.New York: 

Springer Nature - Palgrave Macmilla, 2022, v. 1, p. 285-303. 

FASSHEBER & FREITAG. Xikunahaty. In: FERREIRA e VINHA. (Orgs.). 

Celebrando os Jogos, a memória e a Identidade. 1ed.Dourados: UFGD, 

2015. 

 

FASSHEBER & FREITAG. O Zicunatí: representação do Brasil Nação no 

início do século XX. ATHLOS. Revista Internacional de Ciências Sociales 

de laActividad Física, elJuego y el deporte, v. X, p. 75-90, 2016. 

FASSHEBER, FREITAG, FERREIRA. Jogos dos Povos Indígenas: um lugar 

de negociações sociais. In: Beleni Salete Grando; Luiz Augusto Passos. 

http://lattes.cnpq.br/8951386159448315
http://lattes.cnpq.br/8951386159448315
http://lattes.cnpq.br/6484810469192211
http://lattes.cnpq.br/2488270747860832
http://lattes.cnpq.br/6484810469192211
http://lattes.cnpq.br/6484810469192211
http://lattes.cnpq.br/2488270747860832
http://lattes.cnpq.br/6484810469192211
http://lattes.cnpq.br/6484810469192211
http://lattes.cnpq.br/8951386159448315


Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 31-55 

O Etno-desporto indígena: entre noções, significados e práticas de um campo científico... 

José Ronaldo M. Fassheber; Liliane da Costa Freitag 53 

 

 

 

(Orgs.). O Eu e o Outro na Escola: contribuições para incluir a história 

e a cultura dos povos indígenas na escola. Cuiabá: EdUFMT, 2010. 

FASSHEBER, José Ronaldo Mendonça. Etno-Desporto Indígena: 

contribuições da Antropologia Social a partir da Experiência entre os 

Kaingang. 2006. 170 f. Tese (doutorado em Educação Física). 

Faculdade de Educação Física. Universidade Estadual de Campinas. 

2006. 

FASSHEBER, José Ronaldo Mendonça. Etno - desporto indígena: a 

Antropologia Social e o campo entre os Kaingang.  Brasília: Ministério 

do Esporte, 1º Prêmio Brasil de Esporte e Lazer de Inclusão Social, 2010.  

FASSHEBER, José Ronaldo Mendonça. Etnodesporto, a guerra dos 

guerreiros. In: Universidad Nacional de Cordoba. (Org.). X Reunión de 

Antropologíadel Mercosur. 1ed.Córdoba: Ed. UnC, 13. 

FASSHEBER, José Ronaldo Mendonça. Juegos Indigenas: figuraciones y 

mimesis en Norbert Elias. In: Kaplan, Carina & Orce, Victoria. (Org.). 

Poder, Prácticas Sociales y proceso civilizador: los usos de Norbert 

Elias. Buenos Aires: NOVEDUC, 2009. 

GEERTZ, Cliford. Nova luz sobre a antropologia. Rio de Janeiro: Zahar, 

2001. 

HOBSBAWN, E. & Ranger, T. A invenção das tradições. Rio de Janeiro: 

Paz e Inc., 1975. 

KOSELLECK, Reinhart. ‘Espaço de experiência’ e ‘horizonte de 

expectativa’: duas categorias históricas. In: KOSELLECK, Reinhart. 

Futuro passado: contribuição à semântica dos tempos históricos. Rio 

de Janeiro: Contraponto Ed. PUC - Rio, 2006. 

LÉVI – STRAUS, Claude. O pensamento selvagem. Campinas: Papirus, 

1997. 

KYLASOV, Alexey. Ethnosport — cultural heritage/Youth – Culture - 

Politics: historical memory and civilization choice: VIII Commemorative 

Alexander Panarin Readings (2010):  Collection of articles/Ed. V.  

Rastorguev-Moscow: Moscow State University, MAKS Press (in Russian). 

2012. 

LÓPEZ von VRIESSEN, C. La etnologia del juego aborígen en Chile. Uma 

propuesta como nueva disciplina de la Ciência de la Atividade Física 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 31-55 

O Etno-desporto indígena: entre noções, significados e práticas de um campo científico... 

José Ronaldo M. Fassheber; Liliane da Costa Freitag 54 

 

 

 

para Latinoamerica. Em coletânea. In: V Encontro de História do 

Esporte, Lazer e Educação Física. Maceió: Universidade Federal do 

Alagoas, 1997. Disponível em: 

https://deportesmapuches.cl/publicaciones.htm, acessado em; 27 janeiro 

2024.  

MELATTI, Julio Cesar. O sistema social Craô. Série Antropológica, 1970 

NABOKOV, P. Indian running. Santa Barbara: Capra Press, 1981. 

NIMUENDAJÚ, Curt. A corrida de toras dos Timbira. Revista MANA. v.7. 

n.2. Rio de Janeiro: Contracapa, out., 2001. 

RENSON, R. & van Mele, V. Traditional games in South America. 

Schorndorf: Hofmann, 1992. 

ROCHA FERREIRA, Maria Beatriz & FASSHEBER, José Ronaldo Mendonça. 

Juegos Indígenas: figuraciones y mimesis em Norbert Elias. In: KAPLAN, 

K. & ORCE, V. Poder, prácticas sociales y proceso civilizador: los usos 

de Norbert Elias. Buenos Aires: NOVEDUC, 2009. 

ROCHA FERREIRA, Maria Beatriz et al. Jogos Tradicionais Indígenas. In: 

COSTA, L. P.(org.) Atlas do Desenvolvimento do Esporte, Educação 

Física e Atividades Físicas de Saúde e Lazer no Brasil. Rio de Janeiro: 

Shape Editora, 2005. (edição bilíngue). 

TAUSSING, M. Mimesis and alterity: a particular history of the senses. 

New York, London: Routledge, 1993.Terra, 1984. 

TOLEDO, Luiz Henrique de.  Futebol e teoria social: aspectos da 

produção científica brasileira (1982-2002), 200, Revista Brasileira De 

Informação Bibliográfica Em Ciências Sociais, (52).  

VIANNA, Fernando Fedola de Luiz Brito. A bola, os" brancos" e as toras: 

futebol para índios xavantes. 2001. Tese de Doutorado. Universidade 

de São Paulo, Faculdade de Filosofia, Letras e Ciências Humanas. 

VINHA, Marina. Corpo-sujeito Kadiwéu: jogo e esporte. Campinas: 

EF/UNICAMP,2004. Tese de Doutorado. 

VINHA, Marina. Memórias do guerreiro, sonho de atleta: jogos 

tradicionais e esporte entre jovens Kadiwéu. Campinas: FEF/UNICAMP, 

1999. Dissertação de Mestrado. 

https://deportesmapuches.cl/publicaciones.htm


Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 31-55 

O Etno-desporto indígena: entre noções, significados e práticas de um campo científico... 

José Ronaldo M. Fassheber; Liliane da Costa Freitag 55 

 

 

 

VINHA, Marina. Corpo-sujeito Kadiwéu: jogo e esporte. Campinas: 

FEF/UNICAMP,2004. Tese de Doutorado. 

WEBER, Max. Economia e sociedade:  fundamentos da sociologia 

compreensiva. 4ªed., Brasília, Editora Universidade de Brasília, 2012. 

 

 

      José Ronaldo Mendonça Fassheber 
Graduado em Educação Física pela Universidade Federal de Juiz de Fora/MG 

(1993), mestrado em Antropologia Social pela Universidade Federal de Santa 

Catarina/SC (1998) e doutorado em Educação Física pela Universidade Estadual de 

Campinas/SP (2006), com o tema: Etno-Desporto Indígena: contribuições da 

Antropologia Social a partir da Experiência entre os Kaingang, que foi contemplada 

com o 1º Prêmio Brasil de Esporte e Lazer de Inclusão Social publicado em (2010) 

e com o Prêmio de Melhor Ensaio Nacional: Pensando as Políticas Públicas, na 

mesma ação do Ministério do Esporte. Antropólogo filiado à Associação Brasileira 

de Antropologia, Professor Associado do Colegiado de História e do Programa de 

Pós Graduação em Ciências Ambientais, na Universidade Estadual do Paraná - 

UNESPAR, Campus Paranaguá.  

In memorian 

 

Liliane da Costa Freitag 
Possui graduação em História pela Universidade Estadual do Oeste do Paraná 

(1991), mestrado em História pela Universidade do Vale do Rio dos Sinos (1997) e 

doutorado em História pela Universidade Estadual Paulista Júlio de Mesquita Filho 

(2007). Atualmente é professora Associada da Universidade Estadual do Paraná - 

UNESPAR. Tem experiência na área de História, com ênfase em História do Brasil, 

atuando principalmente nos seguintes temas: região, identidade, memórias, 

migrações, territorialidades e patrimônio documental.  

E-mail: liliane.freitag@unespar.edu.br  

Currículo lattes: http://lattes.cnpq.br/2488270747860832  

ORCID: https://orcid.org/0000-0003-3760-3705  

 

 

 

 

 

 

Recebido para publicação em novembro de 2024. 

Aprovado para publicação em fevereiro de 2025. 

mailto:liliane.freitag@unespar.edu.br
http://lattes.cnpq.br/2488270747860832
https://orcid.org/0000-0003-3760-3705


Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 56-71 

 
 

 

The ethnosport theory: postulation, 

experiment, implementation 

A teoria do etnoesporte: postulação, 

experimentação, implementação 

 

La teoría del etnodeporte: postulación, 

experimentación, implementación 

 

Alexey Kylasov  

Plekhanov Russian University of Economics (Rússia) 

alex.kylasov@gmail.com 

 

 

Abstract: The cultural study of sports with reference to Kylasov's 

theory of ethnosport allowed us to take a fresh look at modern 

gaming culture and identify paradigmatic shifts in the sports field: 

sport in the anthropological dimension, ethnosport, becomes one of 

the important factors of ethnic, national and civil identity and self-

identification, as Fassheber also pointed out, as well as sport in the 

sociological dimension, in the axiological dimension, strengthens 

the reunification of sport with the gaming heritage, which is what 

ethnosport should be considered, increasing the value of sport itself 

as a historical heritage by an order of magnitude, and also changes 

the attitude towards this value. As a result of the study, the cultural 

problem of inheriting gaming traditions was posed and solved, which 

made it possible to establish the key role of ethnosport in preserving 

and updating traditional sports and games, which are an integral part 

of the intangible cultural heritage of humanity. 

Keywords: Ethnosport. Heritage. Traditional Games. Unesco. 

 

Resumo: O estudo cultural dos esportes com referência à teoria do 

mailto:alex.kylasov@gmail.com


Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 56-71 

Revista Territorial. ISSN: 2317-0360 

 

 

 

etnoesporte de Kylasov nos permitiu dar uma nova olhada na cultura 

moderna dos jogos e identificar mudanças paradigmáticas no campo 

esportivo: o esporte na dimensão antropológica, o etnoesporte, 

torna-se um dos fatores importantes da identidade étnica, nacional 

e civil e da autoidentificação, como também apontou Fassheber, 

assim como o esporte na dimensão sociológica, na dimensão 

axiológica, fortalecem a reunificação do esporte com a herança dos 

jogos, que é o que o etnoesporte deve ser considerado, aumentando 

o valor do esporte em si como herança histórica em uma ordem de 

magnitude, e também muda a atitude em relação a esse valor. Como 

resultado do estudo, foi colocado e solucionado o problema cultural 

da herança das tradições dos jogos, o que possibilitou estabelecer o 

papel fundamental do etnoesporte na preservação e atualização dos 

esportes e jogos tradicionais, os quais constituem parte integrante 

do patrimônio cultural imaterial da humanidade. 

Palavras-chave: Etnoesporte. Herança. Jogos tradicionais. Unesco.  

      

Resumén. El estudio cultural del deporte con referencia a la teoría 

etnodeportiva de Kylasov nos ha permitido echar una nueva mirada 

a la cultura del juego moderno e identificar cambios paradigmáticos 

en el campo del deporte: el deporte en la dimensión antropológica, 

el etnodeporte, se convierte en uno de los factores importantes de 

la identidad étnica, nacional y civil y la autoidentificación, como 

también señaló Fassheber, así como el deporte en la dimensión 

sociológica, en la dimensión axiológica, fortalece la reunificación del 

deporte con el patrimonio de los juegos, que es lo que debe 

considerarse el etnodeporte, aumentando el valor del deporte en sí 

mismo como patrimonio histórico en un orden de magnitud, y 

también cambia la actitud hacia este valor. Como resultado del 

estudio, se planteó y resolvió el problema cultural de la herencia de 

las tradiciones del juego, lo que permitió establecer el papel clave 

del etnodeporte en la preservación y actualización de los deportes y 

juegos tradicionales, que son parte integral del patrimonio cultural 

inmaterial de la humanidad. 

Palabras clave: Etnodeporte. Herencia. Juegos tradicionales. Unesco.  



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 56-71 

The ethnosport theory: postulation, experiment, implementation  

Alexey Kylasov 58 

 

 

 

Introdução 

An interest in the development of ethnosport in the world is due to 

the processes of globalization, which creates challenges in relation to the 

self-identification of peoples, their desire (in the context of our research) to 

present their gaming traditions in sports, which has become one of the 

world systems, along with banking, industrial technologies, the 

entertainment industry, and telecommunications and transport. 

Consideration of sport as a “world system” (Wallerstein, 2004) made it 

possible to identify its etymology in gaming culture and find a rational 

explanation for the fact that sports organizations are now engaged in the 

preservation and development of traditional sports and games (formerly 

cultural practices). 

The cultural study of sports with reference to the theory of ethnosport 

(Kylasov, 2015) allowed us to take a fresh look at modern gaming culture 

and identify paradigmatic changes in the sports field: 

– Sport in the anthropological dimension, if considered as a single whole, 

including all aspects and historical phases of ethnocultural development, 

which are most fully manifested in ethnosport, becomes one of the 

important factors of ethnic, national and civil identity and self-identification 

(Fassheber, 2010), filling the dichotomy “sports / non-sports” with new 

content; 

– Sport in the sociological and sociocultural dimension has a significant 

impact on the social structure and cultural life of society, and this influence 

only intensifies when sports disciplines coexist with ethnosport, which 

appeared against the backdrop of an awakening interest in cultural 

traditions and civilizational specifics. As a result, new types of professional 

and human solidarity and new forms of culture emerge. Thus, along with 

athletes from professional clubs, amateur athletes appear – participants in 

traditional games; they form their own clubs, which become formal 

institutions of ethnosport. Ethnosport organizations at the international, 

national and subnational (regional) levels are emerging, reflecting and 

strengthening the international joint responsibility for preserving the 

ethnocultural and civilizational diversity of the world. Accordingly, the circle 

of sports organizations and media structures is expanding, providing work 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 56-71 

The ethnosport theory: postulation, experiment, implementation  

Alexey Kylasov 59 

 

 

 

to a huge number of agents, managers, coaches, lawyers and other 

employees; 

– Sport in the axiological dimension not only forms a new type of quasi-

religious cohesion religio athletae (Coubertin, 1931), the factors (bonds) 

and manifestations of which are “team spirit”, “ideals of sports” and, finally, 

“faith in sports” itself, but also when expanding its boundaries due to 

interest in traditional games, it returns respect for deep religious feelings 

and social ideals. The reunification of sports with the gaming heritage, 

which is what ethnosport should be considered as, increases the value of 

the sport itself as a historical heritage by an order of magnitude, and will 

also change the attitude towards this value. 

The social priority of sport that has formed in literally all countries of 

the world has led to a total change in the system of values, cultural attitudes 

and goal setting itself, that is, in the terminology of M. Foucault (Foucault, 

1969), the dispositive – the attitude towards basic rules, including sports 

ones. The result, and mostly a negative result, was a massive deconstruction 

of pre-sports competitive practices aimed at transforming them into sports 

of the Anglo-Saxon model. However, the ethnic styled sports created as a 

result of these heterogeneous transformations did not become widespread 

due to the fact that they (note, quite predictably) could not accommodate 

the whole variety of traditional sports and games, taken out of the cultural 

context of rituals and therefore devoid of the eventual symbolism of rituals 

ethnic groups (Kylasov, 2019-1). Against this background, the statements 

of representatives of such federations that they have become a platform for 

preserving gaming practices can be called paradoxical. However, they have 

received state recognition and even hold tournaments under the auspices of 

UNESCO (Kylasov, 2019-20). 

   

Ethosport and its movements 

The current situation requires active intervention from the scientific 

community, the intellectual potential of which can and should be used to 

understand the described processes and is aimed at developing 

fundamentally new forms of authentic representations that meet the needs 

of modern society in terms of preserving cultural diversity and developing 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 56-71 

The ethnosport theory: postulation, experiment, implementation  

Alexey Kylasov 60 

 

 

 

the event industry of culture and sports. Based on these premises, as well 

as in conditions when the sportization of traditional sports and games 

became a gestalt (Gomes, 2019), the author conducted an interdisciplinary 

and multi-stage (with the publication of intermediate results) research work, 

the conclusions of which were presented in the theory of ethnosport with 

empirical justification of the possibilities and permissible the limits of 

adaptation to modern conditions of archaic gaming practices in order to 

preserve their authentic ethnocultural image. 

In the course of our ten-year longitude research (2010–2020), we 

experimentally identified the optimal form of updating traditional games 

and competitions, which allows preserving the autochthonous flavor and 

ensuring the cultural dominance of the bearers of local traditions (critical of 

changes in the ethnic composition of the participants, which was identified 

in during research), as well as use authentic equipment and preserve the 

original rules. We called this form “ethnosport” and considered it as a 

cultural phenomenon. The results of our research were published in 

specialized scientific journals in order to provide the scientific community 

with evidence that traditional sports and games represent the “missing 

structure” (Eco, 1968) of modern sports and have the necessary and 

sufficient potential for subjectivation as a folklore form (Eichberg, 2015), 

available in other types of activities (art, fashion, construction, trade, 

transport, etc.). 

Conceptually, ethnosport appears in our study as the result of 

scientific experiments conducted in different countries of the world, which 

we used to describe the functional semiosis of the gaming culture of ethnic 

groups, causally correlated with the practice of applying the provisions of 

the UNESCO International Convention for the Safeguarding of the Intangible 

Cultural Heritage (2003).  

As criteria for the authenticity of the reproduction of gaming 

traditions in ethnosport competitions, the deep-rooted ideas of ethnic 

groups about their own gaming culture as a set of provisions of the ethics 

of competition and the aesthetics of movement were taken as a basis. This 

approach made it possible to identify the patterns of perception and global 

spread of ethnosport, in order to then critically comprehend the results of 

its global implementation, which made it possible to develop a universal 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 56-71 

The ethnosport theory: postulation, experiment, implementation  

Alexey Kylasov 61 

 

 

 

methodology for assessing the state and prospects of the emerging world 

movement based on a system of indicators of social efficiency in ensuring 

the sustainable development of the gaming culture of modern society. 

The sources of the research were three main groups of materials, as 

well as different publications on history, economics, ethnology and other 

sciences used to analyze ideas and concepts: 

– Cultural and philosophical sources made it possible to use the apparatus 

of general scientific discourse of fundamental research in setting and 

solving scientific and practical problems for the safeguarding of gaming 

heritage; 

– Ethnographic materials form the empirical basis of the study; 

– Visual forms of recording and the results of participant observation of 

gaming practices represent field materials collected in Argentina, Brazil, 

Canada, China, Egypt, France, Gambia, Greece, Hungary, Iceland, India, Iran, 

Italy, Malaysia, Mexico, Oman, Russia, Senegal, Spain, Sweden, Turkey and 

other countries. 

The methodological foundations of the study are the philosophical 

concepts of the ontology of the game and the cultural concepts of the game 

as a cultural text. Turning to the theory of institutional economics (North, 

1990), game theory, theory of nations and nationalism, ethnomethodology 

(Garfinkel, 2002), as well as various theoretical aspects of the sports 

sciences was due to the need for a comprehensive study of the phenomenon 

of modern gaming culture. 

General scientific methods were used: the structural-functional 

method, which made it possible to present the gaming heritage as a 

systemic element of modern culture and social practice; semiotic analysis, 

which made it possible to study the translation of meanings and values and 

determine changes in the contexts of social communication in the game; a 

cultural method that made it possible to reduce all forms of subjectivity of 

the gaming heritage to a single denominator and evaluate their 

representation in ethnosport. 

The gaming heritage was examined using special research methods 

in the context of ethnocultural identification in the context of changing 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 56-71 

The ethnosport theory: postulation, experiment, implementation  

Alexey Kylasov 62 

 

 

 

social priorities and correlated with the global phenomenon of sports as a 

paradigmatic phenomenon of modern culture. The commodification of 

formal and informal institutions of traditional games and competitions was 

studied using statistical, comparative historical, structural and logical 

methods, and subjected to theoretical analysis in order to systematize and 

generalize the collected field research material. The diachronic method 

made it possible to identify aspects of the authenticity of gaming practices 

and describe the conditions for the sustainable manifestation of the 

experimentally established effect of hyperrealism (Eco, 1990) in the use of 

the ethnosport model in the sociocultural design of events.  

The scientific novelty of the research is as follows (but is not limited 

to this listing): 

– The concept of ethnosport was introduced into scientific circulation and 

substantiated through an appeal to the method of “structural lattices” of the 

concept of “absent structure” (Eco, 1968), which made it possible to 

discursively connect the new concept with a homological series of cultural 

contexts of folklore and position ethnosport as a folklore component of 

modern sports; 

– Adescription of ethnosport is given as a tool for constructing ethnocultural 

identity, achieved through folklorization of traditional sports and games, 

which was established during cultural analysis based on the results of 

studying scientific experiments; 

– The understanding of the boundaries of gaming culture was clarified and 

expanded through the inclusion of animals in its subjectivity (Lorenz, 1964), 

which opened the way to understanding the cultural conflict in the 

ambivalent connection of “l'uomo e l'animale” (animality and humanity) by 

Agamben (Agamben, 2002) and understanding the essence of the rules of 

the game, widely used in the intellectual modeling of processes in various 

types of activities; 

– The relationship between the constant expansion of sports, which has 

become one of the world systems (Wallerstein, 2004), with the inclusiveness 

of sports content, organically fitting into each of the five registers of modern 

cultural space in the theory of “imaginary worlds” (Appadurai, 1996), is 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 56-71 

The ethnosport theory: postulation, experiment, implementation  

Alexey Kylasov 63 

 

 

 

revealed, while the global spread of sports was comprehended with using 

the formational approach, civilizational method and world-system analysis; 

– The influence of formal institutions of actual practices of organized events 

(commodification) on informal institutions of initial ritual practices of 

traditional games has been established with reference to the evolutionary 

model of social institutions described in institutional theory (North, 1990), 

as well as to the method of latent semantic indexing of narrative identity 

(Ricoeur, 1990); 

– Speculative strategies of international organizations in using the cultural 

potential of gaming heritage have been identified, the characteristic features 

of which were manifested in the apologetics of macrostructures described 

in economic theory (Keynes, 1936) and the structuralist theory of social 

space (Bourdieu, 1980) about the interaction of macrostructures and agents 

at the microlevel; 

– The need for a combination of corrective actions and changes necessary 

to make optimal decisions about the future state of the categories and their 

elements of gaming heritage included in the UNESCO ICH List is 

substantiated, with reference to the “wheel of fortune” formula (Harrington, 

1996), based on the “SixSigma” methodology – structured management of 

sociocultural processes; 

– The results of dispersion analysis of data on key cultural and economic 

indicators of events and performance results of ethnosport organizations 

are presented, carried out using univariate and multivariate statistical 

methods, based on which ethnosport indices were created (Kylasov, 

Gureeva, 2017). 

The result of the study was the introduction into scientific circulation 

of the very concept of “ethnosport” (2010), to describe the modern (folklore) 

form of tournaments of traditional sports and games. The use of the “sport” 

component in the lexigram “ethnosport” is due to the fact that sport is 

deeply determined in modern gaming culture. The “embryological method” 

(Gennep, 1935) made it possible to conduct a study of the roots of gaming 

culture and empirically accurately identify the “survival state” of gaming 

traditions that anticipated the emergence of ethnosport as a folklore 

component of modern sports, which has become a unifying concept in the 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 56-71 

The ethnosport theory: postulation, experiment, implementation  

Alexey Kylasov 64 

 

 

 

sociocultural design of events, the program of which consists of traditional 

sports and games.  

In order to achieve authenticity, ethnosport competitions are held 

according to the rules and equipment of local traditional games, but with 

the use of sports infrastructure, with the participation of athletes and 

folklorization of the playing space. During the study, it was found that the 

discursive field of the concept of “ethnosport” is formed in the 

interdisciplinary space of sports sciences, while the cultural approach allows 

us to identify trends in localization, hybridization and cross-cultural 

perception of this phenomenon. 

The culturological method of studying the folklorization of traditional 

sports and games made it possible to confirm the hypothesis that maximum 

efficiency in the representation of pre-sports competitive practices is 

achieved using authentic rules and costume and decorative surroundings, 

and the reproduction itself should be carried out within the framework of 

the festivities of the gatherings. A comparison of the experimental results 

with the proposed methodology made it possible to identify, during cultural 

analysis, a typical model of ethnosport events that contributes to the 

formation of ethnocultural identity within the framework of self-

identification processes. 

Expanding the boundaries of gaming culture through the inclusion of 

animals in its subjectivity opens the way to understanding the cultural 

conflict “between animality and humanity” (Agamben, 2002) and encourages 

a reassessment of the cultural significance of the whole body of objects of 

intangible cultural heritage, taking into account the updated provisions of 

ethics and ethology, in which. The ideas of non-violence are becoming 

increasingly important. We proceed from the fact that gaming practices exist 

not only as a result of intellectual modeling – the perfect ability to do 

something playfully, but also accompany the inverse process – games with 

the denial of rules or simulation of their execution, which was 

comprehended in the context of a cultural analysis of the existing dichotomy 

of “barbarization” of games and gamification of science. 

Sport has a global distribution and its organizations (core) are 

interested in cross-cultural promotion in all countries of the world 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 56-71 

The ethnosport theory: postulation, experiment, implementation  

Alexey Kylasov 65 

 

 

 

(periphery) in order to create a world system (Wallerstein, 2004), which is 

consonant with the theory of communitarianism (Etzioni, 2004) – a global 

set of local communities guided by the values of the “common good”. The 

formational research method allowed us to identify the universal demand 

for sport in all types of societies, contributing to the formation of its total 

priority in the social policy of states, as well as the demonstration of 

technological superiority (sports facilities and equipment). The civilizational 

approach made it possible to explain the emergence of new cultural forms 

of sports that arose and are emerging under the influence of geopolitical, 

ethnocultural and religious factors. The most striking worldwide 

phenomena of civilizational influence on sports are: Anglo-Saxon sports, 

Eastern martial arts, Northern winter sports, Islamic sport and Zionist sport. 

Separately, ethnically styled sports were considered in the context of 

theories of nationalism, ethnomethodology and analysis of self-

identification processes. 

During field research, it was found that the narrative identity (Ricoeur, 

1990) of traditional games and competitions in modern conditions is subject 

to changes caused by the replacement of informal institutions of ritual 

practices with formal institutions of organized events (commodification). 

Turning to institutional theory (North, 1990), the coexistence in one social 

field of several legal (quasi-legal) systems (common law, sports law, church 

law and others) in the regulation of gaming practices is revealed, forming 

the singularity of a special “social order” of gaming heritage, presented as a 

totality formal and informal institutions, considered in the context of 

ontological multinaturalism (Viveiros de Castro, 2009) – a reversion of 

multiculturalism with justification for the internalization of indigenous 

knowledge in modern cultural anthropology. We have found that the division 

into formal and informal institutions in conditions of total commodification 

is rapidly being eliminated. Only the ethnosport model, in which the 

influence of commodification is determined by the authenticity of 

perception, allows preserving the original narrative identity of traditional 

gaming practices. 

It must be taken into account that on a global scale, a situation of 

speculative realism has developed (Meillassoux, 2008) in the sportization of 

the gaming heritage by international organizations due to comfortable 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 56-71 

The ethnosport theory: postulation, experiment, implementation  

Alexey Kylasov 66 

 

 

 

conditions within the infrastructure of the sports industry for holding any 

types of competitions, therefore, interest has arisen in the maximum 

adaptation of traditional games and competitions to the requirements of 

sports management, ensuring the desired socio-economic effect.  

Traditional games and competitions in a sporty form are turning into 

a classic resource for event management; they do not require any 

investments (unlike the same sport), but at the same time successfully serve 

the formation of political capital, and also serve as a source of income for 

tournament organizers through diversification of sources - from 

government grants to standard marketing tools. Based on this, we conclude 

that the trend of sportization of traditional games and competitions should 

be considered in the context of speculative strategies of macrostructures 

described in the economic theory (Keynes, 1936) and structuralist theory 

(Bourdieu, 1980) of social space on the interaction of macrostructures and 

agents at the micro level.  

It is necessary to correct the current situation with the sportization of 

traditional sports and games, which is encouraged by UNESCO as a universal 

means of preserving the gaming heritage. Achieving this goal is possible by 

turning to “wheel of fortune” formula (Harrington, 1996), based on the 

methodology of structured management of sociocultural processes 

“SixSigma”, which will create the desired combination of corrective actions 

and proposed changes in the categories of the UNESCO ICH List. Cultural 

significance should be placed at the forefront (at the top of the “wheel of 

fortune”), the prioritization of which should be guided by the opinions of 

carefully selected experts (the spokes of the “wheel of fortune”), empowered 

to proactively discuss future List nominations with national governments, 

which will ensure a balance of interests in upcoming decisions. 

The determination of the key parameters of the methodology for 

assessing the state and prospects for the development of ethnosport was 

carried out in the context of interdisciplinary research using variance 

analysis of data based on univariate and multivariate statistical methods 

(Kylasov, Gureeva, 2019). The developed system of social efficiency 

indicators for the implementation of cultural policy programs is based on 

ethnosport indices: the ethnosport promotion index (EPi) was compiled in 

the process of studying the effectiveness of forms of promoting traditional 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 56-71 

The ethnosport theory: postulation, experiment, implementation  

Alexey Kylasov 67 

 

 

 

games and competitions, where the best illustration is the cognitive and 

behavioral reactions of consumers of these events; the Ethnosport 

Federation Index (EFi) is compiled on the basis of the hypothesis that the 

effectiveness of the activities of such organizations is determined by the 

ratio of the number of mentions in the media and social networks, which 

makes it possible to record the behavioral reactions of consumers to the 

role of the organization in the development of this type of competition; The 

Ethnosport Events Index (EEi) is compiled to assess the social effectiveness 

of events and allows the analysis of the ratio of event participants and the 

number of visitors, including costs in relation to both monitoring categories. 

The theoretical significance of the study lies in the substantiation of 

a new approach in the methodology of studying modern gaming culture. 

The concept of ethnosport developed by the author includes an 

interdisciplinary toolkit for a comprehensive study of the interest in modern 

society in the actualization of traditional sports and games caused by the 

processes of self-identification of ethnic groups. The implementation of 

ethnosport as a reproducible model (scientific experiment) was studied 

using a comprehensive analysis of the structural-morphological and 

procedural-dynamic aspects of the institutionalization of this phenomenon.  

A systematization of the various identification practices of local 

communities in the use of the ethnosport model was carried out, which 

made it possible to identify the inseparability of the signified and the 

signifier in this concept. The culturological approach to the implementation 

of the concept of ethnosport for the preservation of traditional games and 

competitions in the context of the provisions of the UNESCO ICH Convention 

has significant heuristic potential for extrapolation to other ICH objects and 

allows for a deeper understanding of the significance of this phenomenon 

of modern gaming culture, both taking into account its tendencies towards 

globalization and in the context of emerging challenges regarding the need 

to safeguarding of cultural diversity. 

The implementation of the research results is carried out by the World 

Ethnosport Society (EWS), accredited NGO by UNESCO (2020), which unites 

scientists, organizers of traditional games and ethnosport events from 48 

countries on all continents. The results of the activities of the EWS can be 

used to amend national and regional legislation in the field of culture, 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 56-71 

The ethnosport theory: postulation, experiment, implementation  

Alexey Kylasov 68 

 

 

 

education and sports, as well as in the development of intergovernmental 

agreements on the establishment of cultural ties and the development of 

long-term cultural initiatives. 

But in Turkey (2018), an alternative organization was established – the 

World Ethnosport Confederation (WEC), which ignores the activities of the 

World Ethnosport Society, because it aims to spread exclusively Turkish 

gaming traditions, guided by the ideas of pan-Turkism. The EWS opposes 

Turkish colonization, which is aggressively spreading within the framework 

of the World Nomad Games project. 

The degree of reliability and testing of the research results is due 

to a comprehensive study of the problem of preserving the gaming heritage 

by scientists from different countries who used our proposed theory of 

ethnosport in different ethnic groups (scientific experiment) and obtained 

similar results published in 419 scientific papers according to Google 

Academy. 

 

Final considerations 

As a result of the study, the cultural problem of inheriting gaming 

traditions was posed and solved, which made it possible to achieve the stated 

goal – to establish the key role of ethnosport in preserving and updating 

traditional sports and games, which are an integral part of the intangible cultural 

heritage of humanity. Proof of the reliability of the theoretical conclusions and 

the ethnosport program developed on their basis was the decision of the 8th 

session of the General Assembly of the state-parties of UNESCO International 

Convention for the Safeguarding of the Intangible Cultural Heritage on the 

accreditation of the World Ethnosport Society as an advisory organization 

accredited NGO by UNESCO. 

 

 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 56-71 

The ethnosport theory: postulation, experiment, implementation  

Alexey Kylasov 69 

 

 

 

References 

AGAMBEN, Giorgio. L'aperto. L'uomo e l'animale [The open. Man and 

Animal]. Torino: Bollati Boringhieri., 2002. 99 p. 

APPADURAI, Arjun. Modernity at Large. Publisher: University of Minnesota 
Press, November 15, 1996. 

BORDIEU, Pierre. Le sens pratique [Practical sense]. Paris: Les Editions de 

Minuit. 500 p., 1980. 

COUBERTIN, Pierre de. Mémoires olympiques. Paris, Bureau international de 
pédagogie sportive, 1931. 

ECO, Umberto. La struttura assente. Introduzione alla ricerca semiologica. 
Milano, Bompiani: Amazon.it: Libri., 1968. 

ECO, Umberto. Travels in Hyper Reality. New York: Harcourt Brace 

Jovanovich, 1990. 

EICHBERG, Henning. Preface // Kylasov Alexey. Ethnosport. The End of 
Decline (Sport: Kultur, Veranderung / Sport: Culture, Change). Published by 
LIT Verlag, 2015. 

ETZIONI, Amitai. From empire to community: A new approach to 

international relations. N.Y.: St. Martin's Press. 272 p., 2004. 

FASSHEBER, José Ronaldo Mendonça. Etno-Desporto Indígena: a Antropologia 
Social e o campo entre os Kaingang. 1ª. ed. Brasilia: Ministério do Esporte, 
2010. 

FOUCAULT, Michel. L'Archeologie du Savoir [The archeology of knowledge]. 

Paris: Editions Gallimard, 1969. 

GARFINKEL, Harold. What is Ethnomethodology? // Garfinkel H. 
Ethnomethodology’s program: working out Durkheim’s aphorism / ed. A. W. 
Rawls. Lanham: Rowman & Littlefield. Р. 91–99., 2002. 

GENNEP VAN, Arnold. Le folklore de la Flandre et du Hainaut français. Tome 

II. Brionne: Ed. Gérard Mont-fort, 1935. 

GOMES, Fabio José Cardias. Ethnosport Psychology: A model of traditional 
games of indigenous people of the Eastern Amazon. In; International Journal 
of Ethnosport and Traditional Games, 2 (2), 63–75, 2019. 

HARRINGTON, H. James; HARRINGTON, James S. High Performance 

Benchmarking: 20 Steps to Success. New York: McGraw-Hill, 173 p., 1996. 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 56-71 

The ethnosport theory: postulation, experiment, implementation  

Alexey Kylasov 70 

 

 

 

KEYNES, John Maynard. The general theory of employment, interest and 

money. London: Macmillan Publ. 383 p., 1936. 

KYLASOV, Alexey. Ethnosport. The End of Decline (Sport: Kultur, 
Veranderung / Sport: Culture, Change). Published by LIT Verlag, 2015. 

KYLASOV, A. V., Gureeva E. A. Ethnic sports branding and promotion aspects. 
In: Theory and Practice of Physical Culture. – 2017. – No. 5. – P. 18., 2017. 

KYLASOV, Alexey. raditional sports and games along the Silk Roads. In: 
International Journal of Ethnosport and Traditional Games, (1), 1–10., 2019. 

KYLASOV, A. V., GUREEVA, E. A. Ethnosport and ethnic styled sport: 
comparative analysis of social efficiency. In: International Journal of 
Ethnosport and Traditional Games, (1), 60–68., 2019. 

KYLASOV, Alexey. “Habitus of Martial Arts in Russia”. In:  International 

Journal of Ethnosport and Traditional Games, 2 (2), 1–11., 2019. 

LORENZ, Konrad. Das sogenannte Böse: Zur Naturgeschichte der Aggression. 
Vienna: Dr. G. Borotha-Schoeler Verlag, 1964. Paperback – 1 Feb.1964/1998. 

MEILLASSOUX, Quentin. After Finitude: An Essay on the Necessity of 

Contingency. Trans. Ray Brassier. London: Continuum, 2008. 

NORTH, Douglass C. Institutions, institutional change and economic 
performance. Cambridge: CUP Publ. 159 p., 1990. 

RICOUER, Paul. Soi-meme comme un autre. L'Ordre Philosophique, Paris, 

Éditions du Seuil, 424 p., 1990. 

VIVEIROS DE CASTRO, Eduardo. Métaphysiques cannibales. Published by 
Presses Universitaires de France. 234 p., 2009. 

WALLERSTEIN, Immanuel. World-systems Analysis. In World System History, 

ed. George Modelski. In: Encyclopedia of Life Support Systems (EOLSS), 
Developed under the Auspices of the UNESCO, EOLSS Publishers: Oxford, UK., 
2004. 

 

 

 

 

 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 56-71 

The ethnosport theory: postulation, experiment, implementation  

Alexey Kylasov 71 

 

 

 

 

Alexey Kylasov 

Cultural anthropologist, Ethnosport theory author, sport official in many 

organizations. Attended Perm State Pedagogical University, received a Master of 

History, in 2007; in 2010 he was research scholar of Sport Anthropology 

Laboratory of the Russian Sport Science Institut; and in the State Academy of Slavic 

Culture (Moscow-Russia) postgraduate in 2011, where defended the thesis: “Sport 

as a social and cultural phenomenon of the globalization epoch” and received PhD 

degree in Cultural anthropology. Became a lecturer at Plekhanov Russian Economic 

University, Moscow State Academy of Physical Culture 

E-mail: alex.kylasov@gmail.com  

ORCID: https://orcid.org/0000-0001-5350-6214  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Recebido para publicação em novembro de 2024. 

Aprovado para publicação em fevereiro de 2025. 

 

mailto:alex.kylasov@gmail.com
https://orcid.org/0000-0001-5350-6214


Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 72-104 

 
 

 

Los juegos de tablero de los pueblos 

originarios de Argentina y su relación con 

juegos similares practicados por otros 

grupos que habitan países limítrofes1 

 

Board games of the indigenous peoples of 

Argentina and their relationship with similar games 

played by other groups living in neighboring 

countries 

 

Jogos de tabuleiro dos povos indígenas da 

Argentina e sua relação com jogos similares 

praticados por outros grupos que vivem em países 

vizinhos 

A la memoria de Zeh Fassheber 
 

 

 

Stela Maris Ferrarese Capettini  

Museo del Juguete Étnico “Allel Kuzen”
2
 de Neuquén (Argentina) 

museodeljugueteetnico@gmail.com  

 

 

 
 
 

                                       
1

Artículo escrito en base a la charlaLos juegos de tablero de los pueblos originarios de 

argentina y sus variantesdada en el marco de las1ras Jornadas de Juegos y Deportes 

Autóctonosorganizadas por ENHA FMJDAT 2020 Mesa 1 Juegos y deportes de destreza 

mental. 

2

 En adelante MJE. 

mailto:museodeljugueteetnico@gmail.com


Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 72-104 

Revista Territorial. ISSN: 2317-0360 

 

 

 

Resumén: Los juegos de tablero practicados por algunos pueblos 

indígenas de Argentina son parte de su acervo cultural y tienen 

relación con juegos similares surgidos en el mundo andino -

amazónico el cual posiblemente fue el centro de origen y 

distribución lúdica al igual que han sido otros juegos hallados entre 

los pueblos indígenas que mantuvieron contacto o fueron 

dominados por los incas y según registros históricos previos a la 

interacción con los colonizadores españoles. 

Palabras clave: Juego de Tablero. Pueblos indígenas de Argentina. 

Incas. Andino. Amazónico. 

      

Resumo: Os jogos de tabuleiro praticados por alguns povos 

indígenas da Argentina fazem parte de seu patrimônio cultural e 

estão relacionados a jogos semelhantes surgidos no mundo andino 

- amazônico, que possivelmente foi o centro de origem e 

distribuição recreativa, assim como outros jogos foram encontrados 

entre os povos indígenas que mantiveram contato ou foram 

dominados pelos Incas e de acordo com registros históricos 

anteriores à interação com os colonizadores espanhóis. 

Palavras-chave: Tabuleiros. Povos indígenas da Argentina. Incas. 

Andinos. Amazónico. 

 

Abstract: The board games played by some indigenous peoples of 

Argentina are part of their cultural heritage and are related to similar 

games that emerged in the Andean-Amazonian world, which was 

possibly the center of origin and distribution of play, as have been 

other games found among indigenous peoples who maintained 

contact or were dominated by the Incas and according to historical 

records prior to the interaction with the Spanish colonizers.  

Keywords: Board game. Indigenous peoples of Argentina. Incas. 

Andinos. Amazonian. 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 72-104 

Los juegos de tablero de los pueblos originarios de Argentina… 

Stela Maris Ferrarese Capettini 74 

 

 

 

Introdução 

Al pensar en los juegos en reiteradas oportunidades en el intento de 

reconstruir la lúdica de la humanidad especialmente la infantil me he 

preguntado ¿En qué momento comenzó a jugar el ser humano?  

Los juguetes hallados por Fernández (1991) en la excavación de la 

cueva o Chenque de Haichol en la provincia del Neuquén (Ferrarese, 2020), 

y diseños de tableros en piedras en la zona norte de la misma provincia me 

acercaron a grupos poblacionales que en su memoria conservan diferentes 

juegos de tablero practicados que me propuse estudiar en profundidad y 

relacionarlos con otros hallados en diferentes áreas indígenas del país y de 

países limítrofes a estas áreas como Brasil, Bolivia, Perú y Chile con los 

guardan similitud. 

En el presente artículo desarrollaré los diferentes juegos y analizaré 

su posible origen y difusión por el territorio nacional (Figura 1). 

 

 

Figura 1 – Territorio nacional de Argentina 

Fuente: http://commons.wikimedia.org/wiki/Image:Argentina_-_Pol%C3%ADtico_2.png 

 

N

oreste 

N

oroeste 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 72-104 

Los juegos de tablero de los pueblos originarios de Argentina… 

Stela Maris Ferrarese Capettini 75 

 

 

 

Durante décadas los estudios arqueológicos y antropológicos no 

dieron cuenta de la presencia infantil en las poblaciones prehistóricas 

ignorando por décadas su lúdica (Langley 2018). Para Baxter (2005b),  

“los niños no son importantes porque sus actividades no 

hacen contribuciones significativas a las comunidades y 

sociedades en su conjunto y (2) que los niños son 

incognoscibles en contextos no mortales, ya que su 

comportamiento deja poco material rastros: su historia es 

arqueológicamente silenciosa” (Langley y Lister, 2018 p. 1).  

Esta acción dio lugar a la interpretación de que una diversidad de 

objetos hallados en excavaciones fuese considerados objetos rituales y 

posiblemente pudieron haber sido juguetes como explican las arqueólogas 

Langley y Lister (2018, p.1):  

[…] aplicar(ban) el adagio "es ritual" a cualquier objeto o 

patrón en el registro arqueológico que no puede explicarse 

como actividades económicas o tecnológicas han sido 

durante mucho tiempo un lugar común en la arqueología. 

Por ello reconstruir la lúdica humana permite aproximarnos a la 

existencia de diferentes juegos, como los de tablero, practicados desde 

épocas muy lejanas a nuestra época entre los cuales permiten considerar, 

coincidiendo con lo expresado por Magrassi (1985) y Gambier (1981) que 

entre los pueblos indígenas los juegos de tablero pudieron ser parte de una 

manera de enseñar a cazar a los niños ya que los varones a partir de los 9 

años de edad pasaban a ser parte de los grupos de caza del guanaco que 

era perseguido por un grupo de hombres con o sin perros, lo rodeaban y 

lanceaban. 

 

Los juegos de tablero 

Las culturas desarrolladas en las regiones de Cuyo y Noroeste 

En poblados del Departamento de Iglesias ubicado en el noroeste de 

la provincia argentina de San Juan el arqueólogo Gambier (1981) halló la 

práctica de un juego denominado la leona. En el año1989 en que asistí al 

lugar a fin de investigar la modalidad del juego me manifestó que los 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 72-104 

Los juegos de tablero de los pueblos originarios de Argentina… 

Stela Maris Ferrarese Capettini 76 

 

 

 

pobladores no querían enseñárselo a foráneos por cuyo motivo sólo nos 

limitamos a mirar su práctica la que hacían sólo hombres quienes al ser 

consultados dijeron que lo habían aprendido de sus mayores.  

Esa área provincial posee una rica historia sociocultural de 

intercambio desde ellos primeros recolectores- cazadores +- 10.000 AP 

poblándose progresivamente por grupos que bajaban del altiplano (Michieli, 

2007), los cuales iban modificando su modo de vida de cazadora a ganadera 

y de recolectora a agricultora e intercambiando con otras 

sociedades/culturas conocimientos entre los cuales consideramos estaban 

las actividades lúdicas algunas de las cuales posiblemente tenían, según el 

contexto social diferentes fines. 

 

La leona 

El diseño del tablero de juego la Leona es un triángulo pequeño 

atravesado por la línea que separa en dos partes iguales a un cuadrado unido a 

aquel por uno de sus vértices (Figura 2-a). Ésta se ubica en el extremo superior 

del triángulo y los doce perros lo hacen de la siguiente manera: diez se ubican 

en las dos líneas finales del cuadrado y los otros dos uno en cada borde externo 

contiguo a los demás. 

El objetivo de los perros es tratar encerrar a la leona y el de esta comerse 

los perros. Gana la partida quien logra su objetivo. La leona inicia el juego. Los 

tres primeros movimientos del juego sólo pueden ser realizados hacia adelante 

y al costado y a partir del cuarto movimiento todos pueden moverse en todas 

las direcciones siempre alternado el turno leona- perro y siempre desplazándose 

por las líneas y ubicándose en una intersección.  

La leona come saltando sobre el perro que a continuación tiene un espacio 

vacío. Los perros tienen que encerrarla. Si lo logran le ganan, pero si ella se 

come tres perros es quien gana el juego pues algunos pobladores explican que 

con nueve perros no se puede atrapar a la leona. Otros pobladores en cambio 

lo juegan a que la leona debe comerse todos los perros para ganar.  

En el Museo de los Juegos y Actividades Físicas de los Pueblos Originarios 

de América, de la familia Manzini, en la localidad de Zonda de esa provincia, 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 72-104 

Los juegos de tablero de los pueblos originarios de Argentina… 

Stela Maris Ferrarese Capettini 77 

 

 

 

hemos colocado una réplica del juego en el Portal del acceso (Figura 2-b) cuya 

maqueta se conserva en el Museo del Juguete étnico en Neuquén (Figura 2-c). 

 

  

 

 

 
 

Figura 2 – Juego la Leona 

Fuente: de la autora 

 

Las culturas desarrolladas en el Litoral o Noreste 

Constituida por las regiones del Gran Chaco argentino, boliviano, 

paraguayo entre los ríos Paraguay, Paraná y el Altiplano andino habitada por 

los pueblos que llegaron migrando desde la zona amazónica entre los cuales 

los ava guaraníes o chiriguanos ocuparon la parte de Salta y Jujuy, los 

chorotes, Los wichi o matacos con ascendencia andina y brasileña y churupi 

o nivakle en Chaco, Formosa y Salta, los tapieté Chaco, los chané que 

migraron de la Guyana Holandesa actual Salta y Jujuy, los pilaga Chaco y 

Formosa, los tobas o qom estas dos provincias y la de Santa Fe, los mocovíes 

Chaco y Santa Fe, charrúas Entre Ríos y sur de Corrientes y los mbya de 

origen guaraní, Misiones. Esas localizaciones actuales posiblemente han 

diferido en otras épocas. 

 

La yagua  

Juego practicado entre los chiguanos
3
- chane, (Figura 3-a) y que fuera 

registrado por Magrassi como un juego masculino y su equipo en la década 

                                       
3

 O chavancos nombres despectivo dado por los incas en idioma quechua. Chiriguano: frio, 

estiércol. Son un pueblo de idioma tupi-guaraní que esclavizo al pueblo chané y 

posteriormente se dio la mestización entre ambos pueblos. 

a) b) c) 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 72-104 

Los juegos de tablero de los pueblos originarios de Argentina… 

Stela Maris Ferrarese Capettini 78 

 

 

 

del 70 del siglo XX con el nombre la yaguay otros grupos cercanos lo 

denominaba el tigre y los perros. Dice el investigador: 

Antiguamente pudo haber sido parte del aprendizaje del rol 

de cazador por los niños varones. No se juega para o por algo 

en especial sino por el simple placer de jugar, demostrando 

las habilidades de control, de pensamiento, memoria, de 

concentración. Es un debate, un combate o lucha, una 

contrapartida donde la clave es el rigor en el control (1985, 

p. 4). 

El tablero se dibuja en la tierra. Entre los dos jugadores se distribuyen 

el rol: uno será yagua (puma o tigre americano) y otro yamba perro. La 

posición en el tablero es igual que en el juego La leona Al igual que el 

objetivo de cada uno. 

El juego lo inicia la yagua. Mueven de a uno por vez.  

“Al comenzar el juego los desplazamientos son siempre hacia 

adelante o los costados, pero avanzando su desarrollo las 

piezas pueden moverse también hacia atrás. Siempre en el 

sentido de las líneas o senderos trazados” (Magrassi, 1985, p 

.4). 

El modo de hacerlo es saltar sobre un perro que a continuación tiene 

un espacio vacío. Entonces quita el perro comido del tablero. El juego 

finaliza cuando la yagua está inmovilizada ganando los perros o cuando 

aquella se ha comido tres perros. Magrassi (1985, p.4) expresa que quien 

juega representado a los perros “puede seguir jugando, pero 

invariablemente perderá: “con nueve perros, o menos, no se puede cazar un 

jaguar”  

 

Yaguareté korá o chivikora 

Es un juego explicado por integrantes de algunas de las comunidades 

guaraníes de la provincia argentina de Misiones quienes recientemente han 

comenzado a recupéralo y jugar con el nombre yaguareté okorá, chivikora 

(corral del yaguareté) practicado entre niños y niñas. 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 72-104 

Los juegos de tablero de los pueblos originarios de Argentina… 

Stela Maris Ferrarese Capettini 79 

 

 

 

En las conversaciones mantenidas se observa la presencia de un 

período de pérdida de estos juegos y el inicio de su reconstrucción con 

registros de investigadores y trozos de la memoria de los ancianos de las 

comunidades, pero en algunos casos se observa la influencia de personas 

que han comparado al juego con el juego de damas y el ajedrez tal es así 

que en la actualidad algunos grupos han manifestado estar considerando 

hacer el juego por tiempo como en el ajedrez porque las partidas sino son 

muy largas lo que le quita la esencia originaria. 

El tablero, diferente al hallado Magrassi (Figura 3-b) en comunidades 

cercanas a este pueblo, se dibuja en el suelo y las fichas al igual que en los 

otros juegos eran piedras pequeñas para los quince perros y una más grande 

para el yaguareté. Los perros se ubican en tres líneas consecutivas en el 

extremo opuesto al triángulo y el yaguareté en el centro del extremo 

superior de éste.  

El juego se inicia con un movimiento de éste y luego lo hace uno de 

los perros. Así se alternan durante el juego. El yaguareté mueve hacia todos 

los lados en cambio los perros no pueden mover hacia atrás es decir 

regresar hacia el extremo del tablero desde el que partieron moviendo, por 

lo tanto, sólo hacia adelante y en diagonal. El yaguareté sólo puede comer 

a un perro por vez. Si hay dos perros con espacios contiguos libres debe 

elegir un solo perro no puede comer a los dos
4
. 

Según sus indicaciones el yaguareté solo puede ser encerrado en los 

dos ángulos superiores del cuadrado o en los extremos izquierdo y derecho 

del triángulo y al inmovilizar sus movimientos le ganan, pero ése les gana 

si se come nueve perros. Por su parte, la recuperación del juego realizada 

por el investigador Rodas (2009) con anterioridad a ellos con otro grupo 

poblacional y de ancianos perteneciente al mismo pueblo en esa provincia 

de Misiones, si bien utiliza el mismo tablero la ubicación del yaguareté es 

en su refugio, el triángulo, y puede ser encerrado en cualquier lugar del 

tablero y éste gana si se come a todos los perros. Aquí nos hallamos ante 

dos formas diferentes de práctica que dan cuenta o bien de la existencia de 

diferentes modalidades de juego influenciados por grupos de países 

                                       
4

 Esto lo explican por la influencia de los primeros investigadores extranjeros que lo vieron 

jugar y han registrado su similitud con el ajedrez y lo llamaron el ajedrez indio. 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 72-104 

Los juegos de tablero de los pueblos originarios de Argentina… 

Stela Maris Ferrarese Capettini 80 

 

 

 

a) b) 

limítrofes en etapas anteriores o la transmisión oral ha permitido la creación 

de diferentes movimientos por el olvido de la modalidad de juego. 

 

 

  

  

 

 
Figura 3 – La yagua y Yaguareté korá 

Fuente: de la autora 

Las Culturas patagónicas 

Los territorios patagónicos convertidos en las provincias de Santa 

Cruz, Chubut y Neuquén a mediados del siglo XX tienen un pasado, como 

toda América, de fronteras flexibles y marcadas por los dominios 

territoriales de los pueblos os grupos humanos de distinto origen étnico que 

la habitaban desde +- 12.000 AP.  

La economía de base de los mismos era la caza de la fauna autóctona 

y la recolección de los frutos de la zona. En la medida que estos grupos de 

recolectores-cazadores evolucionaron, fueron adquiriendo otras 

costumbres y se dedicaron a otras actividades para su subsistencia situación 

que no se dio entre los pueblos patagónicos que poblaban la actual isla de 

Tierra del Fuego. 

La zona fue habitada por el complejo tehuelche
5
 subdividido en 

diferentes grupos según el área habitada. Según los primeros viajeros el río 

Chubut dividía a este pueblo en dos grupos: los denominados meridionales 

o aonek´ek desde este río hasta el extremo sur del país y los denominados 

                                       
5

 Nombre que podría derivar del nombre de una de sus parcialidades de este tehusen unida 

a la palabra mapuche che y sería pueblo tehusen o bien la palabra chewel che en 

mapudungun, idioma del pueblo mapuche, que significaría “gente bravía”. Eran sus vecinos. 

Patagones es el nombre que le dio Magallanes al verlos en las costas del Mar Argentino por 

su altura inspirándose en el monstruo del mismo nombre de la obra Primaleon de 1512. 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 72-104 

Los juegos de tablero de los pueblos originarios de Argentina… 

Stela Maris Ferrarese Capettini 81 

 

 

 

septentrionales o günün a kuna en la extensión desde ese río hasta el río 

Negro posiblemente pasando éste hasta el río Colorado llegando hasta parte 

del área pampeana y que jabrían recibido el nombre de pampas. La zona del 

Nahuel Huapi estaría conformada por un pueblo navegante los poyas. El 

área cordillerana estaba habitada por los mapuches. Los pehuenches 

ocupaban el área norte de la actual provincia del Neuquén. Los diferentes 

grupos que poblaban la Norpatagonia fueron dominados por los tehuelches 

y en el siglo XVIII por los mapuches (Casamiquela, 1995). Su incorporación 

a la sociedad nacional fue progresiva ubicados en territorios denominados 

“Reservas de indios” comenzando así una etapa de pérdida de elementos 

culturales como los juegos.  

 

Trapial Kuzen 

También llamado los perros y el león, fue registrado en 1969 por 

Martínez Crovetto practicado por mapuches y günün a kunay aonek´enk o 

tehuelches septentrionales y meridionales. La práctica en el área mestiza 

mapuche- tehuelche de al área del lago Huechulafquen recogida en la 

memoria de Don Vicente Cañicul: El tablero se dibuja en la tierra (Figura 4-

a). Es un cuadrado grande divido en parte iguales en cuyo extremo inferior 

se ubican los catorce perros o trewa. Conectado con un cuadrado pequeño 

en el cual se ubica el trapial (macho) o zomo trapial (hembra). La partida la 

inicia el trapial/zomo trapial: 

Las piezas pueden moverse, de a una por vez, siguiendo las 

líneas horizontales o verticales y ubicándose en las 

intersecciones de las mismas […] El movimiento es de una 

casilla a una contigua. Los perros y el león pueden 

desplazarse hacia adelante, hacia atrás o lateralmente. […] El 

objetivo del juego es, para los perros, encerrar al león en su 

guarida o en cualquier lado del tablero e impedirle todo 

movimiento, pero son vencidos en caso de que el felino logre 

pasar su doble línea. […] El “trapial” puede comer un “trewa”, 

si éste no está apoyado por otro ubicado detrás, (…) puede 

eliminar una pieza contraria hacia adelante, hacia atrás o 

lateralmente. Cuando el león, devora un perro, pasa sobre 

este y se ubica en la casilla situada detrás del mismo, según 

la dirección en que aquel viene (Martínez Crovetto 1969: 8-

9). 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 72-104 

Los juegos de tablero de los pueblos originarios de Argentina… 

Stela Maris Ferrarese Capettini 82 

 

 

 

En la Figura 4-a, el trapial/zomo trapial ya realizó su primer 

movimiento dando inicio al juego. Mueven como en los otros juegos citados 

anteriormente de a uno por vez. El trapial/zomo trapial come un perro si 

tiene un sitio vacío a continuación y en cambio trataran de encerrarlo/a en 

algún sitio o en su guarida para que no pueda llegar a traspasar su línea. El 

trapial/zomo trapialgana la partida cuando logra superar a los peros 

llegando hasta el final del tablero, pero si es encerrado/a en cualquier lugar 

del tablero o en su propia guarida pierde. 

 

Versión 2 

Entre los günün a kuna que viven en el área limítrofe de la provincia 

de Chubut con la de Río Negro Martínez Crovetto (1969) hallo en la memoria 

de los ancianos el juego trapial kuzen con algunas variantes. Se lo enseño 

el Sr Tomás quien le contó que antiguamente también era jugado por 

araucanos en referencia a mapuches. El juego estaba desaparecido para ese 

entonces y él lo recordaba como un juego de su infancia. 

El tablero se dibuja en el piso y consiste en un cuadrado con tres 

divisiones internas y diagonales que van de un extremo al otro y conectado 

al centro del cuadrado se dibuja un triángulo (Figura 4-b). Para jugarlo se 

usan doce piedras que representan a los trewa y una más grande al trapial 

o zomo trapial. La modalidad de juego es la misma. La diferencia está en 

cantidad de trapiales/zomotrapiales y en el diseño de los tableros que en el 

caso del de la Figura 4-b las diagonales permiten más movimientos. 

En la provincia de Chubut por un proyecto coordinado por los 

docentes Prof. Forti y Prof. Ardalla mediante el proyecto Fofo Cahuel
6
 en la 

escuela primaria Nº 59 del paraje del mismo nombre y con quienes colaboré 

insertaron estos juegos en la enseñanza de la educación física.  

 

 

                                       
6

 “Caballo loco en idioma günün a kune según explicación dada por el docente. 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 72-104 

Los juegos de tablero de los pueblos originarios de Argentina… 

Stela Maris Ferrarese Capettini 83 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
Figura 4 – Trapial Kuzen y Versión 2 

Fuente: de la autora 

 

Un juego similar, pero con el nombre el leoncito fue observado por el 

investigador Aranda (comunicación personal, 1989) en la zona aledaña a la 

localidad de Cerro Policía en la provincia argentina de Río Negro. Durante el 

desarrollo del Primer Encuentro de Educación y Cultura Mapuche y de 

Escuelas Rurales propuse a los docentes allí presentes su inserción a los 

docentes de las escuelas de las comunidades mapuche (Figura 5-a). Misma 

acción, pero con alumnos de escuelas urbanas realice durante la 

participación con talleres sobre juegos de los pueblos indígenas en el marco 

del proyecto nacional La música de Todos (2001), (Figura 5-b).  

En el 2013 durante una exposición organizada por la secretaria de 

Estado de Planificación y Acción para el Desarrollo (COPADE) en la que 

expuse juegos una señora que visitaba el stand al ver el juego manifestó “mi 

padre me lo enseñó en mi infancia” (Comunicación personal, junio 2013), 

pero le llamó la leona nombre similar al dado en el Noroeste del país. 

 

 

 

 

 

 

Posición inicial 

b) a) 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 72-104 

Los juegos de tablero de los pueblos originarios de Argentina… 

Stela Maris Ferrarese Capettini 84 

 

 

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Figura 5 – Encuentro de Educación y Cultura Mapuche con docentes, y 
alumnos de escuelas urbanas  

Fuente: de la autora 

 

En el área del río CuriLeuvu en el norte de la provincia del Neuquén 

por la arqueóloga Biset hallo un petroglifo con un tablero similar (Figura 6
7
). 

Nunca se realizó el estudio de radiocarbono 14. En el año 2024 mediante la 

colaboración el matrimonio Molinari- Mogni pude dar con la piedra en el 

sector de los arroyos Molulco y Mogotillos quienes durante su búsqueda se 

encontraron con un criancero quien al ser consultado y mostrarle la 

fotografía quien les dijo que él no lo jugaba, pero si lo vio jugar a personas 

mayores que ya han fallecido. “Lo dibujaban en el piso y lo llamaba la leona 

y les describió cómo se practicaba y que uno jugaba con los perritos y el 

otro con la leona y que había que saltar y jugaban por el trago. Chupilca o 

vino generalmente. (Criancero en comunicación personal al matrimonio 

Mogni Molinari y compartido conmigo abril 2023).  

La explicación obtenida es que la leona se comía los perritos 

saltándolos y estos le ganaban si la inmovilizaban en algún sitio del tablero 

o en su guarida. Si bien no hemos obtenido la información acerca de la 

cantidad de perritos y su ubicación consideramos que estamos ante el juego 

de tablero que convoca este artículo. Más datos obtendremos en un futuro 

mediato con el avance la investigación que estamos desarrollando en lo que 

es el área pehuenche de la provincia. 

                                       
7

 Detalle: gentileza Carlos Juárez, 2003). 

b) a) 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 72-104 

Los juegos de tablero de los pueblos originarios de Argentina… 

Stela Maris Ferrarese Capettini 85 

 

 

 

 

 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Figura 6 –Detalle del tablero8 

Fuente: de la autora 

Juegos similares en Sudamérica 

A la fecha hemos hallado juegos similares en Chile, Brasil y el área 

boliviano-peruana que por su cercanía y contacto con los pueblos del 

Patagonia, Noreste y Noroeste de Argentina con los cuales revisten de un 

pasado etnohistórico común me permito considerarlos como posibles áreas 

de origen y desarrollo extendiéndose hacia el territorio argentino con la 

migración de integrantes de esos pueblos hacia esas zonas o por 

intercâmbio cultural. 

 

Komikan 

Debido a que el pueblo mapuche habita a ambos lados de la cordillera 

en los años 90 del siglo pasado, investigué sus juegos en Argentina y Chile. 

En el sector de argentino de la provincia del Neuquén no halle registros en 

los recuerdos de los ancianos entrevistados. En el área de la IX Región 

chilena tampoco había presencia en la memoria, pero sí fue posible hallar 

un escrito de Manquilef (1914), señalado un juego de tablero con el nombre 

de komikan y practicado por el pueblo mapuche. También halle otro escrito 

de Matus (1920) quien lo señalaba como un antiguo juego mapuche. 

                                       
8

Extraída de Ferrarese, S. M. (2007) El sembrador. Nº1 Juegos étnicos de América y 

documentos sobre educación física intercultural p. 66. 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 72-104 

Los juegos de tablero de los pueblos originarios de Argentina… 

Stela Maris Ferrarese Capettini 86 

 

 

 

Cuando Martínez Crovetto (1969) le consulto a los pobladores de la 

Patagonia argentina por este nombre del juego manifestaron no conocerlo. 

Manquilef (1914), cuyo texto está escrito en mapudungun y traducido 

por Lenz. describe el juego con el nombre de komikanchil o El leoncito como 

traducción de cómelo todo. El leoncito, dice, es el nombre que se le dieron 

los chilenos al incorporarlo a sus hábitos lúdicos y que el nombre cómelo 

todo representan la lucha entre dos fuerzas y en las largas noches de ocio 

en que se juega dio lugar al surgimiento de las sátiras mapuches acerca de 

una persona que se come a sus parejas y va enviudando simultáneamente: 

La mujer araucana cree que existe un ser semejante al 

hombre y que tiene que concluir con el sexo femenino. (...) 

de allí la relación con el hombre viudo que corteja a una 

mujer. La comparación de viudez con la de comerse a la presa 

femenina. Según el autor en una comunidad cuando un 

hombre viudo solicitaba reiteradas veces a una mujer el 

diálogo que surgía era el siguiente: 

M: “Komikan peno ta eimi?” (trad: ¿No serás tú el komikan?) 

(Manquilef 1914: 31 y 135). 

Y que antiguamente dicho juego tenía algún fin moral para su pueblo. 

Igualmente, como acción lúdica el autor clasifica a éste como parte de los 

juegos domésticos con fines sociales y educativo (Ferrarese, 2007). 

Si bien no dibuja el tablero lo describe de manera tal que he podido 

reconstruir su diseño. Expresa que debe dibujarse un cuadrado con dieciséis 

cuadrados que suman un total de veinticinco puntos o que indica que hay 

tres líneas horizontales y tres verticales Explica que “en el centro de 

cualquier lado del cuadrado descansa un triángulo equilátero, más o menos, 

unido perpendicularmente sus puntos medios” (Manquilef, 1914, p. 104- 

31). Doce piedras pequeñas representan a los perros y una más grande al 

komikan. Por su explicación el tablero utilizado es similar al tablero 

gününea kuna, aunque no especifica que el triángulo lleve líneas en su 

interior lo que lo asemeja al del tablero de la Figura 4-b. La manera como se 

practica: 

2.-Se toman 12 piedras colocándolas en dos líneas opuestas 

a la torre, (así llamamos al triángulo), i en la tercera de abajo 

colocan a los lados una piedra.  



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 72-104 

Los juegos de tablero de los pueblos originarios de Argentina… 

Stela Maris Ferrarese Capettini 87 

 

 

 

3.- Esas 12 piedras se denominan perritos i tienen que 

encerrar a una grande que sale de la torre. 

Esta piedra grande se llama komikelu, el que todo lo come. 

4.- Los perritos tienen la misión de encerrar al komikelu i este 

la de comerse a aquellos. Puede comerlo siempre que en el 

punto anterior no haya otro perrito. 

5.-El komikelu debe tratar de comerse todos los perritos. Se 

considera bueno un jugador al no perder ningún perrito ((13) 

87 y (31) 105). 

Matus (1920, p. 10), por su parte expresa que lo vio jugar entre  

[…] los indios del interior de Valdivia, pero no pude esclarecer 

con ellos este asunto porque se negaron a darme detalles. Sin 

embargo, creo de interés dar a conocer el plano de una 

partida de este juego, aunque él es muy conocido de nuestros 

niños. 

El diseño está compuesto por un tablero mayor cuadrado que en su 

extremo superior se conecta con un triángulo el que a su vez tiene dibujado 

un rectángulo en su interior que es la casa del leoncito, o comican (Figura 

7).  

El modo de practica según Matus (1920, p.10): 

Se practica con doce piedrecitas que representan los perros i 

por una más grande que representa al león. Los perros tienen 

la obligación de avanzar siempre i pretenden encerrar al león 

colocándose en dos filas. El león puede avanzar o retroceder 

siempre i en cualquier sentido (…). Cada vez que el león 

encuentra un perro solo i que no esté protegido por otro, se 

lo come, saltando sobre el i ocupando el puesto vacante. 

Cuando encuentra a dos perros que tienen un puesto de por 

medio libre puede comerse a los dos. Por su parte los perros 

van avanzando con todo cuidado i disciplina hasta tratar de 

dejar sin movimiento al león. El rayado para jugar una partida 

se hace generalmente en el suelo. 

 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 72-104 

Los juegos de tablero de los pueblos originarios de Argentina… 

Stela Maris Ferrarese Capettini 88 

 

 

 

 

Figura 7 – Tablero Komican  

Fuente: de la autora 

 

Comparando ambos juegos, Manquilef (1914) no indica líneas dentro 

del triángulo, motivo por el cual reconstruimos el tablero según sus 

indicaciones las cuales son precisas y su expresión “este juego es muy 

parecido al que los niños chilenos llaman “leoncito” (Manquilef, 1914, p. 31 

y 105) hace que a pesar de no tener el tablero dibujado en su libro no 

reconstruyamos el juego agregando la figura que se observa en el tablero 

de Matus en su reconstrucción. Además, Matus (1920) no especifica si el 

tablero que dibuja es el de “los niños chilenos o el de los indios de Valdivia” 

(p. 10). 

Manquilef (1914) referencia el modo de jugarlo como si se comiera de 

a un perro por vez. En cambio, Matus (1920, p.10) dice “Cuando encuentra 

a dos perros que tienen un puesto de por medio libre puede comerse a los 

dos”. Ninguno de ellos indica la cantidad de perros que debe comer el 

komikan por lo que deducimos que la partida finaliza cuando éste se come 

todos los perros o bien estos lo encierran. 

Estos tableros dan cuenta de la similitud entre algunos integrantes del 

pueblo mapuche que habitan Argentina existiendo uno diferente dibujado 

por Don Cañicul que podría ser una modificación surgida propia de los 

olvidos que se dan en la trasmisión oral en que se adaptan diseños ante el 

olvido a una variante. Considero esta situación como probable dado que 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 72-104 

Los juegos de tablero de los pueblos originarios de Argentina… 

Stela Maris Ferrarese Capettini 89 

 

 

 

durante el estudio del juego de tablero pichca aprendido entre otros por 

estos pueblos de los incas hallé diferencias en el tablero (Ferrarese, 2020). 

 
Trapial Kuzen y Komikan similitudes y diferencias 
 

Tal como expresara en párrafos anteriores la Patagonia argentina y la 

chilena fueron pobladas por diferentes pueblos los cuales fueron 

aglutinados por dos de ellos: los tehuelches en una primera etapa y 

posteriormente los mapuches lo que motiva que los juegos de tablero 

denominados trapial kuzen y komikan posiblemente tengan un origen 

común siendo la diferencia en el diseño de los tableros el resultado de la 

transmisión oral la cual apela a la memoria y cuando en esta se genera un 

vacío la creatividad suele llenarlo. La diferencia en el nombre se da a causa 

de la traducción del nombre del juego a los idiomas de ambos pueblos los 

cuales son diferentes. 

 

Adugo 
 

El pueblo bororo vive en la Amazonia brasilera ocupando seis tierras 

propias demarcadas en el Departamento del Mato Grosso y en el área del 

departamento de Santa Cruz, Bolivia. Tomé conocimiento de su existencia 

en el marco de la investigación de los juegos de tablero por ayuda del 

investigador Fassheber quien me lo explicara por comunicación online en 

Facebook (2020). Su tablero es igual a alguna de las variantes halladas del 

komikan, solamente difiere la ubicación del tigre o onça (Figura 8) al igual 

que el rol que cumple en el juego el triángulo. 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 72-104 

Los juegos de tablero de los pueblos originarios de Argentina… 

Stela Maris Ferrarese Capettini 90 

 

 

 

 

Figura 8 – Dibujo del tablero Bororo  

Fuente: https://es.wikipedia.org/wiki/Adugo 

 

La taptana o el zorro y las ovejas 

La zona del altiplano andino boliviano- peruana es un área 

sociogeográfica que ha estado em contacto desde +- 15.000 AP 

constituyendo “toda una unidad cultural del territorio boliviano-peruano, 

tanto en el espacio como a lo largo del tiempo” (Murra 1983 en Huarita 202, 

p. 51) en el cual han surgido mitos y juegos relacionados con el mundo 

agrario y sus oráculos. 

Entre algunos de ellos el investigador halló un juego denominado 

chaku o rodeo de vicuñas que registrara en 1609 Garcilaso de la Vega el que 

se hacía en cierta época del año, pasada la cría, con la presencia del inca y 

que consistía en perseguir a las vicuñas por una amplia llanura para 

atraparlas en cuya acción lúdica también solían atrapar otros animales 

(Huarita 2021). Este modo lúdico me recuerda a lo narrado por Pati a 

Aguerre (2000) que realizaban los tehuelche en la Patagonia argentina y 

guarda cierta relación con el juego en estudio.  

Pero en el área de Usuma, Departamento de Oruro, Bolivia, halló el 

juego taptana o el zorroy las ovejas (Figura 9) señalándolo como un juego 

de destreza mental, relacionado con el circuito agrario anual y mayormente 

practicado por varones: 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 72-104 

Los juegos de tablero de los pueblos originarios de Argentina… 

Stela Maris Ferrarese Capettini 91 

 

 

 

Este juego ha sido observado en los meses de septiembre y 

octubre (época de siembras de la quinua y papa), 

principalmente en predios de los echaderos de pastoreo de 

Qalaqutaura, kullcha y Tara-tara pampa de las sayañas bajas. 

En estos sitios, los pastores de varias familias arrean su 

rebaño a pastar, mientras que los padres cultivan el terreno 

en las sayañas altas e intermedias. Los michiqkuna juegan al 

“zorro y las ovejas”. […] El juego tiene significancia con el 

ciclo agrícola; así, si gana el zorro los tres turnos 

consecutivos, se tiene la creencia que habría abundancia o 

escasez alimentaria, lo que implica realizar rituales de súplica 

a la Piucha Juana. Es de buen augurio, si se logra llenar los 8 

puntos del triángulo que hace de 371 corral. Según 

testimonios, antiguamente este juego representaba a un hato 

de llamas y las fichas distribuidas en las 15 casillas del 

trazado, significaba una tropa de ganados, seleccionadas en 

cada paralelo: entre las ñawpas (adultas), seguida de las 

maltapuytas (jóvenes), luego las uñas (crías) y finalmente los 

machos. Era de buen augurio hacer ingresar al corral una o 

dos de cada grupo; pero malo si solo ingresaba uno o dos 

grupos del total de fichas. También significa buen augurio 

amoroso para el jugador ganador de la ficha del zorro 

(Huarita, 2021, p. 369). 

Indica que el cuadrado mayor es de 40 cm de lado anexado a un 

triángulo dividido en 4 parte. Para su práctica los infantes recogen 15 

haqhas bolitas de estiércol que representaran a las ovejas o corderos y otra 

más grande o una piedra para representar al zorro. Este es colocado en el 

triángulo y las ovejas en el extremo opuesto dentro del cuadrado. Al igual 

que en todos los juegos su ubicación es en los puntos equidistantes de 

unión de las líneas. Mientras el zorro tratará de comerse la mayor cantidad 

de ovejas para así alzarse con el triunfo, pero sí estas logran rodearlo en 

algún espacio del cuadrado mayor sin dejarlo regresar a su escondite o 

logran ubicarse en los 7 puntos de intersección de su escondite no 

permitiéndole su ingreso, éstas serán las ganadoras. 

 

 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 72-104 

Los juegos de tablero de los pueblos originarios de Argentina… 

Stela Maris Ferrarese Capettini 92 

 

 

 

  

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 

Figura 9 – Disposición de las fichas thaqhas en el tablero taptana  

Fuente: Huarita, (2021), p. 370. 

 

Huarita (2021) lo ubica como un juego originario del mundo andino 

preexistente a la llegada de los colonizadores europeos y que siempre ha 

sido parte de la cosmovisión agraria de los pueblos que constituyen las 

sociedades del altiplano. Al respecto expresa que: 

si gana el zorro los tres turnos consecutivos, se tiene la 

creencia que habría abundancia o escasez alimentaria, lo que 

implica realizar rituales de súplica a la Piucha Juana. Es de 

buen augurio, si se logra llenar los 7 puntos del triángulo que 

hace de corral. Según testimonios, antiguamente este juego 

representaba a un hato de llamas y las fichas distribuidas en 

las 15 casillas del trazado, significaba una tropa de ganados, 

seleccionadas en cada paralelo: entre las ñawpas (adultas), 

seguida de las malta puytas (jóvenes), luego las uñas (crías) y 

finalmente los machos. Era de buen augurio hacer ingresar al 

corral una o dos de cada grupo; pero malo si solo ingresaba 

uno o dos grupos del total de fichas. También significa buen 

augurio amoroso para el jugador ganador de la ficha del zorro 

(Huarita, 2021, p. 370- 371). 

Este relato que ha sido transmitido de generación en generación en el 

mundo andino del Altiplano boliviano peruano da cuenta del origen 

prehispánica del juego ya que, en toda esa área tanto en los juegos como 

en la narrativa, “los indicadores agroecológicos, el ciclo agrícola y los ritos 

festivos convergen en representación del zorro como único elemento 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 72-104 

Los juegos de tablero de los pueblos originarios de Argentina… 

Stela Maris Ferrarese Capettini 93 

 

 

 

recreador del ciclo vital y agrícola en la vida cultural de estas comunidades” 

(Huarita, 2021, p. 46). 

 

La leonera 

De este juego practicado en el área peruana que forma parte del 

altiplano boliviano peruano o mundo andino sólo tenemos referencia por 

parte del investigador Paz (en Solar y Hoisting, 2006), quien manifiesta 

haber practicado el juego la leonera (Figura 9) en su infanciatal como se 

practica actualmente y con el mismo tablero que señala Huarita (2021). 

 

 

Figura 10 – Petroglifo en la superficie plana de un afloramiento  
rocoso en Suero y Cama, Espinar 

Fuente: http://www.rupestreweb.info/litograbados1.html 

 

Hosting con quien discutí, en los años 90 del siglo XX por email, 

acerca del origen del juego disintiendo con su expresión acerca de que el 

juego es una adaptación del alquerque y que lo habrían traído los españoles 

en clara manifestación de ambos que los pueblos indígenas sudamericanos 

no poseían juegos de tablero.  

Al respecto durante la escritura del presente artículo consulté al 

investigador Huarita (quien además es parte de ese mundo étnico y hablante 

del idioma quecha y ha estudiado el juego en profundidad) acerca de que 

los juegos la leonera y tapana/el zorro y las ovejas serían el mismo 

adaptado a la zona y si él consideraba que ambos eran originarios o un 

derivado del alquerque como manifestara Hosting. A lo que me manifestó 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 72-104 

Los juegos de tablero de los pueblos originarios de Argentina… 

Stela Maris Ferrarese Capettini 94 

 

 

 

que ese juego no era una adaptación del alquerque, sino que “el juego tiene 

una estrecha relación con la cultura agro-pastoril y de cazadores de larga 

data en diferentes contextos n donde se han podido localizar ciertas 

evidencias” (19 de marzo 2024). Paso seguido manifestó: 

no se puede hacer un juicio crítico valorativo con parámetros 

estandarizados unilineales o de difusión cultural a partir de 

un núcleo. Ese paradigma de evolución unilineal o de difusión 

a partir de un núcleo o de círculos culturales es algo que ya 

no es aceptable para el siglo XX; lo que sí aún está vigente es 

un relativismo cultural o particularismo histórico con 

préstamos de determinados elementos o rasgos culturales a 

determinadas culturas en donde el elemento cultural 

adquiere un nuevo símbolo con significados reinterpretados 

distintos. Me parece que eso es lo que ha pasado con el juego 

de tablero, muy difundido en diferentes contextos culturales 

muy alejados de nuestro medio. Pero es sorprendente ver que 

los diseños de los trazos son similares, por no decirlo 

idénticos. Como te decía más antes, la SIARB encontró a 

principios del 2000 en Peñas, Prov. Los Andes, grabados de 

arte rupestre de varios motivos, y un mesón netamente con 

el trazo de la taptana muy simétricos, los gráficos de los 

grabados pertenecen al Periodo Intermedio Tardío y Tardio, 

inca Pacajes. En el Perú en los sillares de los muros del templo 

colonial de Chinchero está el trazado del tablero. Al respecto, 

Olaf Holm presentó a la Journalsof Americanistas una 

ponencia histórica muy documentada del “ajedrez incaico 

jugado por Atahuallpa”. Como podrás ver el juego tiene un 

trasfondo histórico muy particular, y de seguro las otras 

variantes lo tienen para sus contextos encontrados 

(comunicación personal vía email febrero 2024). 

Lo extraño en este caso es que Hosting se declaraba estudioso del 

juego alquerque y su postura no permitía considerar la posibilidad de 

adjudicar el juego la leonera a la población andina. De allí que en su escrito 

señala que en Perú le habrían agregado un triángulo manifiestan que las 

reglas en Perú “posiblemente a comienzos del siglo XVII” (p. 27 Word) habían 

sido modificadas y el juego se convertiría en lo que es hoy. Un detalle es 

que mientras el juego alquerque es una guerra el juego por nosotros 

estudiado es una caza. Además, en sus escritos demuestran que no han 

estudiado los escritos de otros viajaros de la época de la invasión española 

o los escritos de la investigadora Romero (1943) quien pone en duda esa 

asignación europea considerando que son dos juegos diferentes incluso 

relaciona el juego de caza con una práctica que se mantiene en la zona 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 72-104 

Los juegos de tablero de los pueblos originarios de Argentina… 

Stela Maris Ferrarese Capettini 95 

 

 

 

amazónica y un juego similar ha sido hallado en ese contexto en Brasil con 

el nombre de adugo. 

Lo señalado por Huarita da cuenta de la preexistencia del juego y sus 

expresiones acerca de la difusión y modificaciones por medio de préstamos 

culturales hacia otras áreas sudamericanas es una situación similar que se 

dio con el juego pichca (Ferrarese, 2020) cuya practica en el área patagónica 

se realizaba con un tablero y dado con ligeras modificaciones a los 

originales del área inca peruano boliviana. 

El escrito del investigador Holm referencia el estudio del juego 

tartana realizado a partir de un dibujo de Guamán Poma de Ayala que 

muestra a Atahualpa practicando el juego con Pizarro: “De como estando 

preso conversaba Atagualpa Inca con don Francisco Pizarro y don Diego de 

Almagro y con los demás españoles, y jugaba con ellos en el juego de 

ajedrez que ellos les llaman taptana” (Figura 11
9

).  

Al respecto y considerando que en ese escrito oportunamente en la 

época de la invasión española al área inca peruano boliviana por parte de 

un cronista españolizado en el que parecen estar jugando al alquerque no a 

la taptana/el zorro y las ovejas de cuenta que la referencia “que ellos llaman 

taptana” sea una expresión de los hispanos sin considerar ningún otro 

detalle como la diferencia en el diseño del tablero y modalidad de juego 

dado que ninguno de los juegos en cuestión en este párrafo se practican 

igual ni poseen las mismas piezas en forma y en cantidad lo que es una clara 

evidencia de la poca o nula atención que se prestaba a la cultura local por 

parte de quienes solamente estaban interesados en el oro inca.  

 

 

 

 

 

                                       
9

 Extracto y gráfica tomada de Guamán Poma de Ayala, 1613, p. 187 -388 en Huarita 2021, 

p. 82 Fig. 14), que Romero (2016) determina como “una imagen aparentemente verídica” 

(título escrito). 

 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 72-104 

Los juegos de tablero de los pueblos originarios de Argentina… 

Stela Maris Ferrarese Capettini 96 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 

 
 

Figura 11 – Taptana 

Fuente: Huarita (2021, p. 82, Fig. 14). 

 

A esto relaciono el concepto jugar al ajedrez que abordo en este 

articulo como crítica a la comparación realizada por los viajeros con los 

juegos indígenas sudamericanos con redacciones confusas que dificultan la 

reconstrucción de algunos de ellos. Y el concepto tapatana cuya relación 

con el juego que es parte de nuestro estudio es prácticamente desconocido 

en el área de los estudiosos de los juegos sudamericanos, pero reviste 

importancia debido a que analizamos diferentes culturas que han estado 

interconectadas en la época previa a la invasión española y portuguesa. 

 

Discusiones acerca de la visión europea de los juegos 

indígenas 

El uso del nombre taptana como sinónimo del juego el zorro y las 

ovejas me indujo a estudiar el origen de esta palabra en registros de 

investigadores del habla quechua. L registro hallado es que la taptana es un 

sistema de contar utilizado junto con la yupana y quipus (Montanaluisa, 

2010, Castro, 2014; Tum y Montanaluisa, 2014), (Figura 12), quien indica 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 72-104 

Los juegos de tablero de los pueblos originarios de Argentina… 

Stela Maris Ferrarese Capettini 97 

 

 

 

que la taptanacañari o contador fue registrado en su lexicario por Santo 

Tomas escrito en 1560 cuando los vio utilizarla. Tapay verbo que significa 

saltar y na sufijo que convierte a un verbo en sustantivo. De esta manera se 

puede estipular que la taptana es un objeto que sirve para saltar […] su uso 

estaba determinado para la contabilidad en el comercio, pero también como 

un tablero de juego” (Castro 2014, p. 8). Expresión esta que bien lo relaciona 

con el juego el zorro y las ovejas y con el concepto de saltar que hacen las 

piezas para cazar.  

 

 

Figura 12 – The Cañari Counters (Contadores Cañari). On the right side 
we see the values that each square held and a direction used for 

counting as proposed by Montaluisa 

Fuente: Montaluisa, (2014, p. 36–37). 

 

En la búsqueda de escritos sobre el tema por parte de viajeros de la 

época de la invasión española halle escritos de Santo Tomas (1260) señala 

que taptana o comina es un juego de caza parecido al axedrez, tablas, o 

alquerque; Bertonio (1612) también emplea el termino kumisiña o 

kumisitha: Cumisithalo señala como un juego parecido al que nosotros 

jugamos a la oca, pero muy diferente. Si relacionamos los conceptos 

vertidos por estos viajeros comina, cominakumisiñaokumisitha: 

Cumisithacon los escritos de Molina (1795) y Gómez de Virraure (1889) 

comican los términos unidos al de taptanacomina me retrotraen al nombre 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 72-104 

Los juegos de tablero de los pueblos originarios de Argentina… 

Stela Maris Ferrarese Capettini 98 

 

 

 

komikan de Manquilef que nos estaría indicando el derrotero de un juego 

andino, como ha sucedido con tantos otros, o bien un juego con mayor 

antigüedad de otros pueblos de la región (Fassheber, comunicación 

personal,14 de mayo 2023). 

González Holguín (1608) dice que puma es un juego de indios, pero 

lamentablemente no da más explicación. Cobo (1653), Torres Rubio (1700) 

también lo nombran junto con el juego apaytalla
10
 indicándolo como juego 

de estos indios. Romero (1943, p. 28), analiza los escritos de algunos 

viajeros como Bertonio y Murua y su relación del juego que vieron con el 

juego oca, alquerque o ajedrez, considerando que se debe realizar un 

estudio de mayor profundidad ya que se deben estudiar los términos 

aimaras y quechuas con los que los indios nombran sus juegos, y que los 

europeos confunden y no describen bien la diferencia de los tableros y el 

modo de practicarlo que refiere Bertonio (1612) con la expresión muy 

diferente, y que ella lo ha visto practicado en el oriente amazónico y que le 

parece que tienen también connotación ceremonial, que coincidiría con la 

apreciación que realiza Alcina (1976) acerca de la posibilidad de cierta 

religiosidad en el juego, que considerando la desacralización a la que fueron 

expuestos diferentes elementos culturales bien pudo devenir simplemente 

en un juego. 

Por su parte De Luca (1983) en su diccionario aimara- castellano, 

refiere al juego similar al que en castellano llaman el león
11
 y las ovejas, muy 

popular en América del Sur, y que podemos relacionar con lo señalado por 

Huarita (2021; 2022) quien a su vez determina que taptana “fue registrado 

con ese nombre en las fuentes coloniales. Y en el medio del altiplano de 

Bolivia, actualmente se le denomina así, y en otras áreas tiene una variación 

de kumina, kunusitha y/o kuni “tapatana” (Comunicación personal, 13 de 

mayo del 2023) que considerando que el mundo andino es el ámbito de vida 

del investigador Huarita quien además es un estudioso de su cultura, nos 

aproximamos a coincidir con que el juego “es difusión antigua del juego de 

                                       
10

 Juego realizado en un tablero diferente pero que se considera originario, ya que no hay 

similares en otros países. 

11

 Otro error que se produjo en la interpretación española a su llegada a esas zonas es 

puma, porque aquí no hay leones, y de allí surgieron todos los nombres derivados: leonera, 

leoncito, etc. 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 72-104 

Los juegos de tablero de los pueblos originarios de Argentina… 

Stela Maris Ferrarese Capettini 99 

 

 

 

los pastores de camélidos de la puna y del altiplano andino (comunicación 

personal, 13 de mayo del 2023). 

Bajando hacia el extremo sudamericano Molina (1795, p. 124) al ver 

su práctica entre los mapuches chilenos expresó: “Es digno de reflexión, que 

entre los primeros se encuentre allí en uso, desde tiempo inmemorial, el 

artificioso juego del ajedrez, al que dan el nombre de comican (Martínez 

Crovetto, 1929, p. 9). 

Martínez Crovetto (1969, p.9) también cita a Gómez de Virraure 

(1889, p. 351) quien al observar el juego entre los mapuches chilenos 

escribió “Dan poco tiempo al juego del ajedrez que en ellos se halla desde 

tiempo inmemorial y que no puede dudarse que lo tenían aún antes de la 

entrada de los españoles pues le dan el nombre de comican”. 

Smith (1855, p. 323) citado a continuación por el investigador (1969) 

también vio el juego entre los araucanos chilenos y expresó que le recordaba 

a la práctica del ajedrez. Al respecto de estas opiniones Matus (1920) en su 

lectura acerca de juegos de los antiguos araucanos relatada por viajeros 

europeos e historiadores chilenos manifiesta que cometen un error al decir 

que juegan al ajedrez como es el caso de “Febres en su obra Arte General 

del Reino de Chile, dice que los indios llamaban comican al juego del 

ajedrez” sino a “un juego que los niños conocen con el nombre de leoncito 

(Matus, 1920, p. 10). 

Si relacionamos lo aquí trascripto con los datos de los demás viajeros 

españoles que vieron la práctica de algunos de estos juegos podemos 

señalar que en ambos casos los europeos denominan ajedrez a esos juegos 

posiblemente influenciados por las líneas de los tableros sin prestar mucha 

atención ni interesarse por conocerlos y realizar una descripción adecuada 

de ellos. Situación ésta que también hallé en el estudio del juego pichca. 

Si se presta atención y compara un tablero de ajedrez con estos no 

existe similitud alguna al igual que con el juego de la oca y en el caso del 

alquerque no sólo carece del triángulo, sino que el objetivo y modalidad de 

juego es totalmente diferente. Información que nos ubicaría ante un juego 

posiblemente local incluso de una época anterior al incario y que como se 

puede apreciar pareciera haber sido confundido por los europeos o que su 

apreciación devino en una confusión acerca de su verdadero origen, ya que 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 72-104 

Los juegos de tablero de los pueblos originarios de Argentina… 

Stela Maris Ferrarese Capettini 100 

 

 

 

su tablero nada tiene en coincidencia al igual que la modalidad y el fin del 

juego con el alquerque que es una guerra, los juegos sudamericanos son 

una caza. 

 

Conclusiones 

Luego del análisis realizado acerca de los juegos de tablero del 

extremo sur continental, considero que el origen y difusión de estos juegos 

de tablero puede haber comenzado en un área sudamericana determinada, 

hoy desconocida por nosotros, como un modo de enseñar a cazar, en 

concordancia con Gambier (1981), Magrassi y su equipo (1985), Huarita 

(2021) y posteriormente con el cambio de vida a causa de la evolución 

sociocultural haya quedado simplemente como un juego de entretención.  

Otra posibilidad, siguiendo los estudios de Romero (1943), es la 

existencia originaria de una relación mítica del juego con la caza, acción 

religiosa propia de los pueblos prehispanos, dándose similar situación de 

desacralización y degradación de la acción ludico-mitica para quedar 

simplemente como un juego de entretención no ya como un modo de 

enseñanza o rito practicado previo a la caza. 

En algunas áreas en el devenir del cambio del modo de vida se 

convirtió en un juego que en el caso del mundo andino aún en la actualidad 

continúa siendo parte de la enseñanza en sus dos versiones; cuidar a las 

ovejas (Huarita 2021) o cazar al puma (Romero 1943), y que la 

interpretación de taptana como alquerque (Castro Terán, 2014) pudo dar a 

confusión de interpretar el juego taptana/ el zorro y las ovejas/ la leoneray 

su tablero y la posible expresión del inca “similar a” con “igual a” en relación 

al alquerque cuyo tablero, modalidad y objetivo del juego difiere de los 

juegos de caza aquí descritos de los pueblos de argentina y relacionados 

con los juegos de otras áreas sudamericanas con las que han permanecido 

en continua interacción por siglos, lo que motivado la relación de los juegos. 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 72-104 

Los juegos de tablero de los pueblos originarios de Argentina… 

Stela Maris Ferrarese Capettini 101 

 

 

 

Referencias  

AGUERRE, A. Las vidas de Pati en la toldería tehuelche del rio Pinturas 

y el después. Buenos Aires: UBA, 2000. 

BERTONIO, Ludovico. Vocabulario de la lengua aymara. Lima, 1612. 

Reimpressão: 1984. 

BIRD, J. Travels and Archaeology in South Chile. Iowa City: University of 

Iowa Press, 1988.  

CAUNE, A. Funde hochmittelalterlicher Mühle- spielbretterauns der 

Riageralstadt. In: Archeologie des Mittelalters und Bauforschung im 

Hamseraum. Rostock: Konrad Reich Verlag, 1993. Disponível em: 

http://mlwi.magix.net/bg/haregames.htm. Acesso em: 23 abr. 2023. 

CASAMIQUELA, R. Bosquejo de una etnología de la provincia del 

Neuquén. Buenos Aires: La Guillotina, 1995. 

CASTRO, J. Aproximación al sistema de numeración quichua y sus 

instrumentos de cálculo. Academia.edu, 2010. Disponível em: 

https://www.academia.edu/. Aceso en: 20.out.2024.  

CASTRO, V.; URIBE, M. Dos dados prehispánicos del norte de Chile (río 

Loa): el juego de la “phisca” y el dominio incaico en los Andes del Sur. 

In: Juegos antiguos y contemporáneos en América del Sur. La Tanguilla; 

Museo del Juguete Étnico, 2022. p. 83-120. 

De LUCCA, D. Manuel. Diccionario aymara-castellano, castellano-

aymara. La Paz: [s.n.], 1983. 

FERNÁNDEZ, J. La cueva de Haichol. Arqueología de los pinares 

cordilleranos del Neuquén. Mendoza: Universidad Nacional de Cuyo, 

1991. (Anales de Arqueología y Etnología, n. 43745). 

FERRARESE, S. Juegos étnicos de América y Documentos de Educación 

Física Intercultural. Neuquén: Imprenta Islas Malvinas/UNCo, 2007. 

http://mlwi.magix.net/bg/haregames.htm
https://www.academia.edu/


Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 72-104 

Los juegos de tablero de los pueblos originarios de Argentina… 

Stela Maris Ferrarese Capettini 102 

 

 

 

FERRARESE, s. Estudio etnolúdico del dado hallado en la cueva de 

Haichol y el uso del tiempo libre en ese contexto. Provincia del Neuquén. 

La autora., 2020. 

FERRARESE, S. El juego infantil en los pueblos cazadores recolectores 

de la Patagonia. In: Juegos antiguos y contemporáneos en América del 

Sur. La Tanguilla; Museo del Juguete Étnico, 2022. p. 261-288. 

GAMBIER, M. Los valles preandinos de San Juan. San Juan: CONICET, 

1981. (Documento de trabalho, n. 9). 

HUARITA, G. Los juegos en la cultura andina: entre oráculos y ritos 

aflictivos en Huañacagua y Pucara. La Paz: CIPCA; Fundación Xavier 

Albó, 2021. 

HUARITA, G. El zorro en el ciclo vital de Picuha. Piedra de Agua, La Paz, 

ano 9, n. 25, p. 46-59, maio-ago. 2021. Fundação Cultural do Banco 

Central de Bolívia. Disponível em: 

https://issuu.com/fundacionculturalbcb/docs/piedra_de_agua_25. 

Acesso em: 20.out.2024. 

HUARITA, G. Carmi pichca y palama: dos juegos funerarios de los 

indígenas del altiplano sur de Oruro. In: Juegos antiguos y 

contemporáneos en América del Sur. La Tanguilla; Museo del Juguete 

Étnico, 2022. p. 181-201. 

KAMATH, D.; JOSHI, A. Making ancient games known again: a 

comprehensive report on games workshops conducted at Pilani. In: 

Playing with memories: the journey of games. Mumbai: Instucen, 2019. 

LANGLEY, M.; LISTER, M. ¿Es ritual? o ¿son niños? Distinguir las 

consecuencias del juego de las acciones rituales en el registro 

arqueológico prehistórico. Current Anthropology, v. 59, n. 5, 2018. 

DOI: https://doi.org/10.1086/699837.. 

MAGRASSI, G. et al. Los juegos indígenas y otras diversiones. Buenos 

Aires: Centro Editor de América Latina, 1985. p. 1-15. 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 72-104 

Los juegos de tablero de los pueblos originarios de Argentina… 

Stela Maris Ferrarese Capettini 103 

 

 

 

MANQUILEF, M. Comentarios del Pueblo Araucano. Santiago: Editora 

Universitaria, 1914. 

MARTÍNEZ CROVETTO, R. Juegos araucanos de la Patagonia. Revista 

Etnobiológica, n. 13. Corrientes: Universidade Nacional do Nordeste, 

1969. 

MATUS, L. Juegos i ejercicios de los antiguos araucanos (contribución 

al estudio de la etnolojia chilena). Santiago: Imprenta Universitaria, 

1920. 

MICHIELI, C. Población prehistórica e histórica de Iglesia (provincia de 

San Juan): artículo de la conferencia pronunciada en ocasión del 45º 

aniversario del Centro de Residentes Iglesianos en San Juan (San Juan, 

16 de setiembre de 2005). 2007. [S.l.: s.n.]. 

MOLINA, J. I. Saggio sulla historia civile de Chili. Bologna, 1787. 

Tradução para o espanhol: Compendio de la historia geográfica, 

natural y civil del reino de Chile, 1788-1795. 

MOLLY, T.; MONTALUISA, L. La taptana. In: Encyclopaedia of the History 

of Science, Technology, and Medicine in Non-Western Cultures. 

Dordrecht: Springer Science and Business Media, 2014. DOI: 

https://doi.org/10.1007/978-94-007-3934-5_10325-1. 

MONTALUISA, L. Taptanamontanaluisa. Quito: [s.n.], 2010. In: RODAS, 

J. Crónicas de la tierra sin mal [blog]. Disponível em: 

http://cronicasinmal.blogspot.com/2015/04/blog-post.html. Acesso 

em: 22 abr. 2023. 

ROMERO, E. Juegos del antiguo Perú: contribución a la historia del juego 

en el Perú. Lima: Ediciones Llama, 1943 

SALOMON, F. “¡Huayra huayrapichcamanta!”: augurio, risa y 

regeneración en la política tradicional. In: Juegos antiguos y 

contemporáneos en América del Sur. La Tanguilla; Museo del Juguete 

Étnico, 2022. p. 121-146. 

https://doi.org/10.1007/978-94-007-3934-5_10325-1
http://cronicasinmal.blogspot.com/2015/04/blog-post.html


Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 72-104 

Los juegos de tablero de los pueblos originarios de Argentina… 

Stela Maris Ferrarese Capettini 104 

 

 

 

SANTO TOMÁS, D. Lexicon o vocabulario de la lengua general del Perú. 

Valladolid: [s.n.], 1560. Reimpressão: 1951. 

SOLAR, C.; HOSTING, R. Litograbados indígenas en la arquitectura 

colonial del departamento de Cusco, Perú: partes 1 y 2. Disponível em: 

http://www.rupestreweb.info/litograbados1.html. Acesso em: 28 abr. 

2023. 

 

 

 

 

Stela Maris Ferrarese Capettini 

Licenciada em Educação Física com especialização em interculturalidade. Mestrado 

em Ciências da Comunicação, Cursou o Doutorado em Ciências Humanas e Sociais 

na Universidad Nacional de Lujan, cursa o Doutorado na Universidad Nacinal del 

Comahue. Fundou, em 2014, o Museo del Juguete Étnico Allel Kuzen, em Neuquén, 

na Argentina, como parte de sua dedicação ao resgate de jogos e joguetes dos 

povos indoamericanos e dos afrodescendentes. 

E-mail: museodeljugueteetnico@gmail.com  
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Recebido para publicação em novembro de 2024. 

Aprovado para publicação em fevereiro de 2025. 

http://www.rupestreweb.info/litograbados1.html
mailto:museodeljugueteetnico@gmail.com


Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 105-132 

 
 

 

A corrida de tora e a formação 

etnoesportiva da pessoa-corpo-território 

Jê-Timbira no cerrado amazônico 

 

Log racing and the ethno-sport formation of the 

Jê-Timbira person-body-territory in the Amazonian 

savannah 

 

Carreras de troncos y la formación etnodeportiva 

de la persona-cuerpo-territorio Jê-Timbira en la 

sabana amazónica 

 

In memorian, ao amigo e professor José Fassheber 

 

 

Fabio José Cardias Gomes  

Universidade Federal do Maranhão (Imperatriz) 

fabio.cardias@ufma.br  

 

 

Resumo: Este estudo trata de uma Jê-ologia, ou seja, a tradição dos 

estudos antropológicos dos povos Jê-Timbira e o caso de sua 

milenar e ancestral corrida de toras. Os conceitos de Fassheber e 

Kylasov: Etno-desporto indígena e Ethnosport colaboram para uma 

concepção conjunta e ampliada de Etnoesporte, ao qual a corrida de 

tora é exemplar. Categorias dos etnosaberes latino-americano-

feminista-indigenista de Cabnal e Cruz Hernandez, como 

perspectivas decoloniais, contracoloniais, ou seja, o conceito de 

corpo-território que ambas desenvolvem, desde ambientes 

acadêmicos na Guatemala e México, se mostra potente à uma 

mailto:fabio.cardias@ufma.br


Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 105-132 

Revista Territorial. ISSN: 2317-0360 

 

 

 

interpretação de uma prática corporal do cerrado amazônico, dentro 

dos territórios onde realizo etnografias e trocas humanas calorosas, 

na busca, coleta e pesca de diálogos interculturais e de giros 

epistêmicos amazônidas. 

Palavras-chave: Povos Jê. Timbira. Etnoesporte. Corpo-Território. 

Amazônia. 

      

Abstract: This study deals with a Jê-ology, that is, the late 

anthropological studies of the Jê-Timbira people and the case of 

their ancient and ancestral log race. The concepts of Fassheber and 

Kylasov: indigenous Ethno-sport and Ethnosport contribute to a joint 

and expanded conception of ethnosport, of which the log race is an 

example. Categories of Latin American-feminist-indigenous ethno-

knowledge of Cabnal and Cruz Hernandez, such as decolonial, 

countercolonial perspectives, that is, the concept of body-territory 

that both develop, from academic environments in Guatemala and 

Mexico, proves powerful for an interpretation of a bodily practice of 

the Amazonian cerrado, within the territories where I carry out 

ethnographies and warm human exchanges, in the search, collection 

and fishing of intercultural dialogues and Amazonian epistemic 

turns.  

Keywords: Jê people. Timbira. Ethnosport. Body-Territory. Amazonia. 
 

Resumén. Este estudio aborda la Jê-ología, es decir, la tradición de 

estudios del pueblo Jê-Timbira y el caso de su antigua y ancestral 

raza log. Los conceptos de Fassheber y Kylasov: Etnodeporte 

autóctono y Ethnsport contribuyen a una concepción conjunta y 

ampliada del etnodeporte, del que las carreras de troncos son un 

ejemplo. Las categorías de etnoconocimientos latinoamericanos-

feministas-indígenas de Cabnal y Cruz Hernández, como 

perspectivas decoloniales, contracoloniales, es decir, el concepto de 

cuerpo-territorio que ambas desarrollan, desde entornos 

académicos de Guatemala y México, se prueban potentes en una 

interpretación de una práctica corporal del cerrado amazónico, 

dentro de los territorios donde realizo etnografías e intercambios 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 105-132 

Revista Territorial. ISSN: 2317-0360 

 

 

 

humanos cálidos, en la búsqueda, recolección y pesca de diálogos 

interculturales y giros epistémicos amazónicos. 

Palabras clave: Pueblo Jê. Timbira. Etnodeporte. Cuerpo-Territorio. 

Amazonia. 

 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 105-132 

A corrida de tora e a formação etnoesportiva da pessoa-corpo-território...  

Fabio José Cardias Gomes 108 

 

 

 

Introdução 

Os povos Timbiras são os criadores, protagonistas e mantenedores 

da corrida de toras como modalidade de prática corporal tradicional 

indígena no Brasil. São falantes do tronco linguístico macro-Jê, povos que 

habitam principalmente os cerrados, ou, as chapadas do Brasil-Central, e 

também as regiões fronteiriças desse bioma com o da Amazônia, ou da pré-

Amazônia. Tal prática desta modalidade produz identidade étnica milenar, 

constrói a pessoa Timbira-Jê. Promove, forma e marca o corpo que compõe 

o território, indissociável do mesmo: o corpo-território, categoria conceitual 

acadêmica indígena que estudamos ao longo do texto. 

Assim, este estudo se caracteriza como um ensaio teórico, mas que 

reflete a experiência etnográfico e etnológica do autor. Intenciona, portanto, 

apresentar, pensar e desenvolver os conceitos e os temas envolvidos nesta 

prática corporal indígena ancestral. É uma contribuição aos estudos dos 

povos Timbiras da região tocantina, que estão no sudeste do Maranhão, no 

sul do Pará, no norte do Tocantins.  

Se faz digno notar que a maioria dos grupos que praticam ou 

praticavam as corridas de toras se classificam como pertencentes ao tronco 

linguístico macro-Jê: os Camacã, os Fulniô, os Xerente, os Xavante, os 

Kaiapó do sul. Isso não significa que todos os grupos do tronco macro-jê 

corram com toras: os Kaingang, os Karajá, os Bororo, por exemplo, não o 

fazem (Melatti, 1976). 

Sobre a corrida de toras, possui pelo menos mil anos de prática, 

estudada desde Nimuendajú (1939, 2001), à antropologia contemporânea, 

como em Ferraz (1998), Demarchi et. al. (2019), bem como pela psicologia 

do esporte (Gomes; 2021, 2022). É, portanto, a partir da antropologia social 

e cultural do esporte dos povos tradicionais que se coloca a possibilidade 

de construção teórica-metodológica nos espaços espistêmicos amazônicos 

(Rocha et. al., 2023), e os giros epistêmicos, cosmopolíticas, para a 

construção de ação, intervenção, pesquisa-ação, formação e transformação 

social-comunitária na via do que desenvolvo com a etnopsicologia 

etnoesportiva, nos territóriso Timbira da Amazônia Oriental e Cerrado, por 

exemplo (Gomes; 2022, 2023). 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 105-132 

A corrida de tora e a formação etnoesportiva da pessoa-corpo-território...  

Fabio José Cardias Gomes 109 

 

 

 

Observa-se a reorganização tanto dos jogos tradicionais quanto dos 

esportes ocidentais nas aldeias, indissociáveis da intersecção de defesa de 

sua identidade, língua, cultura e corpo: o Território com um todo. 

Contribuições antropológicas nos ajudam a pensar as práticas corporais 

também como atividades e movimentos decoloniais, anticoloniais e contra 

coloniais, de herança ancestral-milenar, que permite construir os giros 

epistemológicos contemporâneos de pensar o esporte e os jogos. Os 

esportes, como práticas hegemônicas, estão constantemente relacionados 

com os cooptações do Estado-nação-capitalista que homogeniza, reduz, 

comercializa e oprimi as outras experiências humanas de corpo, de 

movimento e formação que, desconhecidas, negligenciadas, invizibilizadas 

na sociedade brasileira e no seu projeto colonizador. 

Portanto, dividimos o texto em quatro seções, sendo: Os Timbiras: 

uma Jê-ologia, A corrida de tora como etnoesporte, A formação da pessoa-

corpo-território e Considerações finais. Com um caráter ensaístico e 

baseado na experiência etnográfica de estar nos territórios Timbira, seja 

como observador, ou como pesquisador (Figuras 1 e 2), ou como amazônida 

mesmo, habitante e filho da terra em comum que nos nutre a nós todos. 

 

Os Timbiras: uma Jê-ologia 

Os trabalhos etnográficos sobre os Timbira iniciam, especialmente, com as 

etnografias realizadas no Brasil pelo antropólogo alemão Curt Nimuendajú, 

nascido Curt Unckel (1883-1945), que dá nome à Biblioteca Digital Curt 

Nimuendajú, com livros raros digitalizados sobre as línguas e as culturas da 

América do Sul. Sua trilogia inaugural de estudos sobre os povos Timbira são The 

Apinayé (1939/1967), The Śerente (1942) e The Eastern Timbira (1946). Nos 

estudos da complexa organização social Jê, Nimuendajú aponta: 

 

 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 105-132 

A corrida de tora e a formação etnoesportiva da pessoa-corpo-território...  

Fabio José Cardias Gomes 110 

 

 

 

 

Figura 1 – Foto do Ritual-oração ao morto e família do povo Jê-Gavião 
Pykopjê-Maranhão sobre as toras de luto, antes da corrida, 2020. 

Fonte: arquivo etnográfico do autor deste artigo. 

 

 

Figura 2 – Cantorias sobre as toras de luto Jê-Gavião Pykopjê-Maranhão, 
2020. 

Fonte: arquivo etnográfico do autor deste artigo. 

 
 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 105-132 

A corrida de tora e a formação etnoesportiva da pessoa-corpo-território...  

Fabio José Cardias Gomes 111 

 

 

 

The Timbira country was simultaneously occupied by civilized 

newcomes along four avenus of aproachh: (1) from São Luiz 

do Maranhão up the Mearim and Itapecuru; (2) from Pará up 

the Tocantins; (3) from Goyaz down the Tocantins; (4) from 

Bahia across the steppes to the northwest, across ìauhy. 

Oddly enough, it was the last of these attempts at settlement 

that proved most potent and most significant forthe Indians, 

for i the seventeenth century and the beginning of the 

eighteenth Bahia was a center for Portuguese colonization, 

while São Luiz, Pará, and Goyáz formed mere ouposts. 

The Portuguese problably did ot come into close with the 

Timbira until after the expulsion of the French from the 

islandof Maranhão. Then, in 1624, Bento Maciel Parente, 

notorious as a butcher of Indians, established a fort at the 

mouth ofthe Itapicurú, below the present town of Rosario, and 

afflicted the tribes of the vicinity by his slave raids. 

(Nimuendajú, 1946, p.2). 

A passagem acima exemplifica os estudos pioneiros de Nimuendajú, 

sobre a localização, a geografia, a ocupação dos territórios, indica que O 

país Timbira se estendia até as terras de invasão dos processos de 

colonização portuguesa e depois pelo Estado brasileiro, envolvendo os 

estados do Maranhão, Pará, Tocantins, Bahia e Piauí. Dividindo-os em 

Timbira Orientais e Timbira Ocidentais, dependendo de que lado do rio 

ocupavam. Nota-se que, no fim do século XVII e início do XVIII, os 

portugueses se aproximaram dos Timbira após a expulsão dos franceses da 

ilha de São Luís do Maranhão.  

Como se observou, foi em 1624 que o bandeirante Bento Maciel 

Parente, um assassino cruel de indígenas, estabeleceu um forte na foz do 

Itapicurú, e os atacou, os escravizou. Essa passagem, e outras dos estudos 

de Nimuendajú, ilustram o processo de violência de séculos aos quais os 

Timbira estão subjugados, explorados e humilhados socialmente, até hoje, 

com mais de 300 anos de contato violento. 

Observa-se que os Timbira habitam a área conhecida como Brasil-

Central. Aos estudarmos as etnologias dos povos Timbira, há grandes 

espaçamentos de periodização entre um grupo de antropólogos e outro que 

se dedicaram aos estudos desta sociedade e população indígena específica. 

Curt Nimuendajú, como um dos mais conhecidos de sua época, depois na 

década de 1970: Roberto DaMatta (1976) e outros etnógrafos brasileiros e 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 105-132 

A corrida de tora e a formação etnoesportiva da pessoa-corpo-território...  

Fabio José Cardias Gomes 112 

 

 

 

estrangeiros, seguido por Giraldin (2000) e outro grupo mais recente como 

em Demarchi et al. (2019). Demarchi identifica o seu coletivo como um dos 

grupos de antropólogos estudiosos dos Jê-Timbira da seguinte forma: 

Foi ali, em contato com os primeiros indígenas Apinajé a 

adentrarem no campus local da Universidade Federal do 

Tocantins, que surgiu, em 2012, coordenado por André 

Demarchi e Odilon Morais, ambos professores daquela 

universidade e realizando pesquisas de doutorado com povos 

Jê, respectivamente Mebêngokre (kayapó) e Akwê (Xerente). 

[...] o grupo de pesquisa Redes de Relações Indígenas no Btasil 

Central, com foco nas redes de relações cosmopolíticas 

tecidas pelos diferentes grupos. (Demarchi et. al., 2019, 

p.09). 

Assim como há também grupos que estudam os povos Jê presentes 

no sul do Brasil, como os Kaigang, Demarchi et. al. (2019) atualizam os 

Estudos Jê na contemporaneidade, especialmente os Estudos dos Povos 

Timbira do Brasil Central, que envolve cerrado, chapadas e locais de 

transição com a floresta amazônica. Um grupo de antropólogos que 

estudam os Jê de décadas anteriores, 1960-1970, os inspiraram aqueles. 

Estes foram os produtores da clássica coletânea sobre os Jê, pós 

Nimuendajú, a série intitulada: Dialetical Societies, de 1979, organizada 

pelo antropólogo estadunidense David-Maybury-Lewis, da Universidade de 

Harvard. 

O projeto liderado por Lewis também se denominava Harvard Brazil 

Central Project, ou Projeto Harvard-Museu Nacional (Universidade Federal 

do Rio de Janeiro-UFRJ), e pelo antropólogo Roberto Cardoso de Oliveira, o 

coordenador brasileiro do projeto (Demarchi et. al., 2019). As pesquisas de 

campo ocorreram no período de 1962 a 1967. Investigaram in loco os 

problemas de informações contidos na obra de Nimuendajú, tentando 

atualizar aqueles estudos.  

De acordo com Demarchi et. al. (2019), Lewis estudou os Xerente e os 

Xavante, e sua equipe: Terence Turner e Joan Bamberger estudaram os 

Kayapó, Jean Carter Lévi estudou os Krikatí, John Christopher Crocker 

estudou os Bororo, Anthony Seeger estudou os Suyá.  Na equipe brasileira 

Roberto DaMatta estudou os Apinajé e Júlio Cezar Mellati estudou os Kraô. 

Note que, somente anos depois esses estudos foram publicados, em 1979, 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 105-132 

A corrida de tora e a formação etnoesportiva da pessoa-corpo-território...  

Fabio José Cardias Gomes 113 

 

 

 

com o título principal já mencionado acima: Dialetical Societies. Ou como 

aponta o próprio Demarchi: 

Dialetical Societies: the Gê and the Bororo of Central Brazil foi 

publicado apenas em 1979, muitos anos depois do 

encerramento do projeto. Em que pese a demora na 

publicação, o livro se tornou um clássico e o dossiê que aqui 

apresentamos não deixa de ser também uma homenagem à 

essa publicação que legou marcas profundas na etnologia Jê, 

na etnologia meríndia e também na própria antropologia 

brasileira. Queremos celebrar esses quarenta anos de 

Dialetical Societies homenageando dois pesquisadores que 

participaram do projeto pelo lado brasileiro, a saber, Roberto 

DaMatta e Júlio Cezar Melatti, cujas entrevistas são aqui 

publicadas. Além disso, o ensaio de abertura, de Clarice 

Cohn, retoma as contribuições dos vários modelos Jê 

presentes na coletânea, reiterando sua importância não só 

para a etnologia dos povos Jê, mas também para a 

consolidação de modelos teóricos de outras áreas 

etnográficas para além do Brasil Central. (Demarchi, 2019, p. 

11-12). 

Nota-se que os estudos do grupo Harvard-Museu Nacional foram 

elaborados no início dos anos 60´e publicados tardiamente nos 70´. É 

referência obrigatória nos estudos Jê. O Dossiê: outas imagens do 

pensamento para a etnologia dos povos Jê do Brasil Central, acima citado e 

organizado por Demarchi et. al. (2019), que estudamos aqui, comemorou 

os 40 anos do Dialetical Society. 

Pode-se, assim, notar três períodos de produção intelectual sobre os 

Timbiras, os primórdios com um olhar alemão (Nimuendajú, 1939), o 

projeto Harvard sob os olhares estadunidenses (Maybury-Lewis, 1979) e 

mais recente, a busca por outras imagens do pensamento por brasileiros 

(Demarchi e Odilon, 2016). Demarchi et. al. (2019) apontam que diversos 

outros trabalhos reatualizaram a busca de conhecimento dos povos Jê, 

como o de Marcela Souza (2002), que, segundo os autores, ainda não foi 

superada quanto a revisão bibliográfica e comparativa das etnografias Jê 

que a autora faz.  

Também indicam a leitura de dissertações dos primeiros 

antropólogos indígenas Jê, ainda que não acessadas nas revistas científicas 

indexadas, o que carece uma crítica dura, mas os quais são apontados por 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 105-132 

A corrida de tora e a formação etnoesportiva da pessoa-corpo-território...  

Fabio José Cardias Gomes 114 

 

 

 

Demarchi et. al.(2019), como: Creuza Kraô de 2017, Hãni Karajá de 2015, 

Cassiano Apinajé de 2017-2019, Júlio Apinajé de 2019, Samantha Juruna de 

2013, Damsokekwa Xerente de 2016, Cawê Gavião de 2018, João Xerente 

de 2020, Fabio Ubrea de 2020, Valcir Xerente de 2020, e muitos outros que 

carecem de uma política de publicação mais abrangente na academia dos 

brancos. 

Toda as obras acima, dos mehín (da língua Jê: os indígenas) e dos 

kupen (Jê: os não indígenas, brancos) merecem estudo cuidadoso, para 

aprofundarmos as diversas perspectivas de estudos Jê-Timbira. Em cada 

obra encontraremos pensamentos e referências aos rituais de cada etnia Jê, 

na busca de compreender os diversos contextos sociopolíticos e 

cosmopolíticos aos quais a corrida de tora que as constitui está inserida, 

como modalidade etnoesportiva e como variações étnicas comparáveis, os 

ritos constituintes no território, e os mitos de origem da corrida de tora que 

são variados.  

 

A corrida de tora como etnoesporte 

Ressalta-se que os povos Tupi do litoral são os de mais longo contato 

desde a invasão das terras que viria a ser o Brasil, são mais de 500 anos ou 

no mínimo 400 anos de contato. Estes povos se reportavam ao colonizador 

sobre os povos do interior como povos não merecedores de elogios, por 

serem povos inimigos. É von Martius, em 1867, quem primeiramente 

sugerirá, no meio acadêmico, que aquele povo arredio, violento e grosseiro 

pertencia a um grupo linguístico que ele denominou “Jê”, pela primeira vez 

na literatura (Maybury-Lewis, 2014). Esses povos Jê eram associados aos 

Tapuya ou Tapuyo, em contradição aos seus inimigos Tupy do litoral. Tudo 

que era inimigo dos Tupí, genericamente eram chamados de Tapuia. Os 

etnógrafos alemães foram os primeiros no Brasil, como Ehrenreich, de 1894, 

e von den Stein, de 1886 (Maybury-Lewis, 2014) a falar sobre os Tapuia. 

Contudo, o primeiro acadêmico a escrever sobre “as tribos Jê” foi von 

Martius, que estavam relacionados aos Tapuias.  

Maybury-Lewis sugere que “se aceitarmos que os Jê eram Tapuya, ou 

que os Tapuya eram Jê, então temos de considerar estes primeiros relatos 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 105-132 

A corrida de tora e a formação etnoesportiva da pessoa-corpo-território...  

Fabio José Cardias Gomes 115 

 

 

 

como constituindo as primeiras fontes de informaçao sobre as tribos Jê” 

(Maybury-Lewis, 2014, p.17). 

Nesses primeiros relatos sobre os possíveis Tapuia-Jê, inimigos 

mortais dos Tupi litorâneos, já se encontravam registros de suas atividades 

rituais e práticas corporais, como bem apontou Maybury-Lewis, tateando 

incertezas e buscando pistas da cultura Jê nas primeiras literaturas sobre os 

mesmos, como na passagem abaixo: 

Schuller (1913) argumentou que os Tapuya de Barlei (1647) 

não eram Jê, mas muito da irrefutabilidade do seu artigo 

provém do fato de que ele se concentrou nos critérios 

diferenciadores, excluindo aqueles traços que sugerem 

similaridade entre os grupos [...] Os relatos de viajantes 

holandeses que se aventuraram no interior durante a primeira 

metade do século XVII, quando a Holanda se fazia presente 

no nordeste do Brasil, mencionam um número notável de 

características que os Tapuya tinham em comum com os Jê. 

[...] É em sua descrição da vida Tapuya que os relatos de Barlei 

(1647) e Marcgrave (1648/1942) se baseiam. 

Ambos declaram que os Tapuya eram um povo que vivia da 

caça e da coleta de raízes e mel silvestre; que construíram 

abrigos rústicos e temporários para morarem e que se 

divertiam com disputas, tais como corridas, lutas ou corridas 

carregando troncos sobre os ombros (Barlei, 1647; 

Marcgrave, 1648). A descrição de Marcgrave acerca da corrida 

de tora e das mudanças de acampamento poderia muito bem 

ser baseada em observações contemporâneas de uma tribo 

como a Xavante. (Maybury-Lewis, 2014, p.18)   

Observa-se que nem todo Tapuya poderia ser Jê, mas os Jê eram 

considerados Tapuya, mas de qualquer forma, nos primeiros escritos, essas 

dstinções não ficaram claras. Sem dúvida é um dos primeiros registros feitos 

sobre a corrida de tora, visto em Barlei e Marcgrave. Só anos depois a corrida 

de tora seria novamente registrada etnograficamente em Schuller (1913), 

Nimuendajú (1946,2001), Mellati (1976, 1978), Lukesch (1976), Vianna 

(2001), Gomes (2022), dentre outros. 

Nimuendajú (1946) traz em sua tese doutoral algumas passagens 

sobre o nosso objeto de estudo: a corrida de tora. A corrida de tora é 

formativa da pessoa Jê-Timbira, constitui parte importante de sua cultura 

corporal, ritual e mitológica. Não ocorre entre os Tupi, nem em outros 

troncos linguísticos e etnias, ela exige preparo físico e espiritual, se 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 105-132 

A corrida de tora e a formação etnoesportiva da pessoa-corpo-território...  

Fabio José Cardias Gomes 116 

 

 

 

relaciona com rituais sazonais, luto e festas contemporâneas, é pratica 

masculina e feminina, ancestral. Se hoje formos ao território Krikatí, por 

exemplo, que frequento desde 2012, veremos as toras usadas jogadas no 

meio do pátio central, e poderemos refletir que uma prática corporal milenar 

resistiu, se ressignificou e se renova na construção da pessoa Jê-Timbira 

contemporânea (CTI, 2012; Gomes; 2022, 2023). A corrida tora é um 

fenômeno social Timbira marcante àquela sociedade, mas é invisível à 

sociedade Estado brasileira. Numas das passagens de Nimuendajú, se lê: 

Log race. _ when all had eaten, bathed and rested, two pairs 

of race logs were brought, whch had been fashioned near by 

on the previous day – a heavier pair for the males and a lighter 

one for the females, for the return to the village was to 

conform to the traditional log-race pattern. At 4 P.M. there 

was first the customary dance ner the logs, which were lying 

in pairs on the street, then the woman tok up theirs and ran 

off, the man following after a considerable interval with their 

own logs. The women´s pair had again, as usual, been made 

too heavy: especially on sandy knolls they were barely able to 

move, had to drop them several times, and overcome the final 

climb into the village only with the aid of several men and 

youths, just in the corresponding ketúaye race of the 

preceding year.(Nimuendajú, 1946, p. 234) 

É uma descrição bem genérica da corrida de tora que se encontra em 

Nimuendajú, mas que põe na cena a corrida de tora masculina e a corrida 

de tora feminina, a diferença de pesos entre as toras, a prática de 

madrugada, o centro do pátio típico Timbira. Mais tarde, em 1976, Lukesch 

abordará o tema da corrida de tora Timbira Kayapó, com descritores 

parecidos aos de Nimuendajú (1946), como abaixo: 

Por aquela ocasião assisti também à corrida de toras. Em uma 

noite de luar, às 3:30 horas, fui para o campo com os homens; 

eles marcharam em silêncio, um atrás do outro. Lá fora 

encontramos duas árvores enormes, com o tronco 

descascado=wari. Os homens haviam levado paus em brasa e 

tochas com os quais bateram nas árvores. De repente 

formaram dois grupos, cada um dos quais alçou uma árvore 

nas costas. Em rápida corrida voltaram para a aldeia. Em 

frente correram os mei-i-tukre, enfeitados com vistosos 

capacetes de cera e penas. Na aldeia haviam cavado um 

buraco fundo em cada lado da casa dos homens, munidos de 

fitas de casca, esperavam os corredores, rapidissimamente 

levantada pelos corredores e amarrada pelos companhieors. 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 105-132 

A corrida de tora e a formação etnoesportiva da pessoa-corpo-território...  

Fabio José Cardias Gomes 117 

 

 

 

Uma dança triunfal ao rdor da árvore encerrou esse ritual. 

(Lukesch, 1976, p.299). 

Lukesch, acima, escreveu em seu diário de campo o termo árvore, 

querendo dizer tronco, ou tora, assim se supõe, o que parece claro. 

Descreve a madrugada como o tempo e que observou a corrida de tora, que 

coincide com as descrições de Nimuendajú, porém, nossa experiência 

etnográfica nos territórios Krikatí, Gavião Pypokjê, Gavião Kyikatejê, 

Canelas, verifica-se que a corrida não ocorre somente na madrugada. Em 

campo, observamos a prática da mesma tanto na madrugada quanto no final 

da atrde, ao meio dia, à tarde, no meio da manhã, indicando que há 

variações diversas e modos de praticar a tora, ainda que relacionadas com 

aspectos da vida cotidiana ou mítica, indissociáveis na perspectiva Jê dos 

seus mais diversos rituais, vivos nos territórios.  

Também de 1976, o clássico texto de Melatti: Corrida de toras, traz 

novos estudos sobre o tema, e ainda continua uma referência na área, ainda 

que necessite atualizações, e ampliações. Chamou a atenção sobre a 

corrente distorção, na época, provavelmente entre etnógrafos, que a corrida 

de tora se relacionava com provas matrimoniais, o que se provou não ser 

verdade, com observações em campo mais atentas. Também baseado nas 

etnografias de Nimuendajú (1946), Melatti retoma as informações lá 

contidas e as utiliza como onto de partida para os seus estudos sobre a 

corridade toras. 

Ainda Melatti (1976), chama a atenção da variação da corrida de toras 

de uma sociedade para a outra, a coloca sempre associada a um rito, com 

disputas entre pares de animais, relacionadas com parentescos, reafirma a 

participação de mulheres e crianças. Como prática padrão, confirma como 

uma corrida feita sempre de fora para dentro das aldeias, nunca o contrário. 

Eu mesmo nunca observei uma corrida de tora feita de dentro para fora da 

aldeia, seja no Pará, no Maranhão ou no Tocantins, entre as diversas etnias 

Timbira da região tocantina, onde resido e coleto dados etnográficos. 

Entretanto, a corrida de tora pode ser compreendida, relacionada ou 

estudada sob categorias acadêmicas contemporâneas, derivadas de estudos 

da Antropologia Social e Cultural, como é o conceito de Etno-Desporto 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 105-132 

A corrida de tora e a formação etnoesportiva da pessoa-corpo-território...  

Fabio José Cardias Gomes 118 

 

 

 

indígena de Fassheber (2006, 2010), ou o de Ethnosport de Kylasov (2012, 

2019).  

De Fassheber (2006, 2010) herdamos o conceito de Etno-desporto 

indígena, assim melhor resumido em Fassheber e Rocha-Ferreira (2006, 

s/p.): 

É a prática das atividades físicas tanto sob a forma de jogos 

tradicionais específicos e a mimesis que dinamiza esses 

jogos, quanto sob a forma de adesão ao processo de mimesis 

do esporte global. Em outros termos, é a capacidade de 

adaptarem-se aos esportes modernos, sem, contudo, perder 

a indianidade. 

Por sua vez, o conceito de Ethnosport desenvolvido por Kylasov (2012, 

p.90) se apresenta como: 

The result of our research in the field of cultural studies and 

sociology of sports is termed as “ethnosport”.  This term is to 

describe a new theory concerning the development of this 

social and cultural phenomenon. This paradigm is expressed 

in a rapid increase in the number of sport federations that 

develop traditional styles of physical activity of different 

nations. The concept of “ethnosport” refers to the traditional 

lifestyle and traditional styles of physical activity (traditional 

games) under sportization (modernization by implementing 

sports institutions). Based on our definition, FILA use the term 

“traditional wrestling styles”. Ethnosport is the basis for 

traditional games, which are the set of competitions, 

consisting of the primal games. Traditional games are an 

integral part of traditional festivals which are ethnocultural 

events dedicated to specific calendar dates or ritual-

ceremonial activities. 

Observa-se que, tanto a tese do Etno-desporto indígena de Fassheber 

(2006) quanto a do Ethnosport de Kylasov (2012) podem ser ambas 

compreendidas como o estudo e a prática, ou, o estudo da prática dos 

exercícios físicos ancestrais indígenas, ou melhor, seus jogos tradicionais 

milenares, bem como a prática esportiva indígena dos esportes modernos. 

Se por um lado, partindo de Michael Taussig, Fassheber enfatiza o conceito 

de mimesis para explicar a adaptação da prática esportiva indígena ao 

mundo global, por outro lado, Kylasov enfatiza os jogos tradicionais como 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 105-132 

A corrida de tora e a formação etnoesportiva da pessoa-corpo-território...  

Fabio José Cardias Gomes 119 

 

 

 

estilo de vida, calendário sazonal e ritual-cerimonial, mas que sofrem 

processo de institucionalização, esportivização e escolarização.  

Porém, destaca-se que ambos os autores apontam a porosidade 

contemporânea entre a tradição dos jogos e o esporte moderno nas práticas 

corporais indígenas, desde o contato colonial com a sociedade ocidental ao 

redor, e buscam cada um a seu modo e recurso soluções para compreender 

os fenômenos envolvidos. 

Kylasov (2012), inspirado em Franz Boas (1858-1942), dentre outros, 

nos indica que a definição por ele dada de Ethnosport foi primeiramente 

proposto na Conferência Científica Internacional da Academia de Ciências 

Russa intitulada “Jovem-Cultura-Política”, na Universidade Estadual de 

Moscou, em Moscou, em 2010. País que isitei como observador técnico dos 

Jogos Siberianos, em 2018 (fotos 3 e 4). Anunciou o termo como uma nova 

categoria guarda-chuva de pensamentos, com referências Européias e 

Russas sobre o tema a respeito das diversidades de jogos e esporte 

tradicionais do mundo. A concepção de Ethnosport compõe, entretanto, 

duas abordagens: 1) abordagem teórica: baseada em material etnográfico, 

fones literários e artigos acadêmicos sobre o objeto jogo, e, 2) abordagem 

prática: buscar meios e métodos efetivos de preservar, salvaguardar, 

resgatar e desenvolver os jogos e esportes tradicionais na sociedade 

moderna. 

Se Fassheber parte de estudos de clássicos como em Michael Taussig, 

Clifford Geertz, Norbert Elias e Eric Dunning, Peter Clasters, Marcel Mauss, 

dentre outros, Kylasov enumera parte de suas influências como em Johan 

Huizinga, Marcel Mauss, Roger Caillois, Konrad Lorenz, Pierre Bourdieu, 

Henning Eichberg, Allen Guttman, Boris Gorbunov, Pierre Parlebas, Wojciech 

Liponski, Guy Jaouen, Andrey Yarovoy and Anatoly Tedoradze.  

Assim, a corrida de toras, compreendida como um etnoesporte, é 

praticada os povos Jê e representa um instrumento de resistência porquê 

encontra um modo de existir como prática corporal de identidade étnica, 

linguística, cultural e territorial, marca territórios. Como bem mostrou 

Vianna (2001), ao relacionar a tora e a bola entre Xavante, foi um dos 

primeiros a notar que a tora dos povos Timbiras recria modos de movimento 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 105-132 

A corrida de tora e a formação etnoesportiva da pessoa-corpo-território...  

Fabio José Cardias Gomes 120 

 

 

 

humano dialogando a seu próprio modo com a prática esportiva 

contemporânea, no caso o futebol.   

Redesenham, os Timbira, o significado da tradição dos seus jogos e 

corpos, a mimesis de Taussig em Fassheber, e com os esportes modernos 

as práticas corporais indígenas no território se inbricam na construção de 

suas identidades. Manter a língua e manter a tora são equivalentes, pois são 

todas linguagens, uma da fala e outra do corpo. Na teimosia de existir diante 

de um processo colonizador violento, a tora é instrumento de luta pela sua 

identidade, pelo seu povo, pelo seu território. E a feitura do corpo que corre 

a tora também constrói a pessoa Jê-Timbira, que protege sua indianidade 

etnoesportiva como parte de constituição de sua noção de território, 

constantemente atacados pelo colonizador contemporâneo. 

 

Figura 3 – Ritual-oração xamã pré-Jogos Siberianos do Povo Kahnty Mansyie, 2018 

Fonte: arquivo do autor quando da visita-técnica à Sibéria 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 105-132 

A corrida de tora e a formação etnoesportiva da pessoa-corpo-território...  

Fabio José Cardias Gomes 121 

 

 

 

 
 

Figura 4– Canoagem tradicional nos Jogos Siberianos do Povo Kahnty Mansyie, 2018 
Fonte: arquivo do autor quando da visita-técnica à Sibéria 

 

Formação da pessoa-corpo-território Jê-Timbira 

A formação da pessoa no território é multifacetada e envolve 

principalmente a manutenção da língua materna, que é a base fundamental 

da alma da cultura de um povo. Sem a língua materna os processos de 

identificação, de pertença e formação coletiva ficam comprometidos, 

inviáveis, não existem. Ou, se existem, há grandes perdas, um processo de 

aculturação violento e que exigem enormes esforços de resgate, 

recuperação e retomadas, como ocorre em caso que observamos no 

Maranhão: os Gamella, os Krepun-Katejê e os Tupinambá.   

O território é o lugar onde a língua de um povo é cultivada, resiste, é 

passada de geração em geração. Mesmo quando há migrações de um povo 

para contextos urbano, observa-se que a manutenção da língua existe 

porquê há a o movimento de voltar sempre ao território mãe, onde a cultura 

ancestral está viva. Quando esse território é invadido, atacado e destruído, 

se observa processos de degeneração da cultura, de abandono da língua 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 105-132 

A corrida de tora e a formação etnoesportiva da pessoa-corpo-território...  

Fabio José Cardias Gomes 122 

 

 

 

materna. Esses foram mecanismos conhecidos pela máquina colonialista 

europeia, o de proibir línguas, e demonizá-las. 

Não somente a língua, mas a formação do corpo como identidade é 

importante, desde a pintura como uma segunda pele e não um mero 

ornamento ou enfeite (Melo, 2019), a prática corporal é identitária, a corrida 

de tora é uma prática corporal identitária. 

Sobre a terra e território, nos estudos de Corrêa (2000) sobre o 

processo da demarcação de terras indígenas Krikatí, a autora expõe que: as 

disputas pela terra implicam na disputa de demarcação de fronteiras, que 

impõe uma descontinuidade decisória na continuidade natural do que cada 

parte entende por o que ser é a terra. Se para o colonizador é uma 

propriedade, um objeto, um bem material, para a cosmogonia geral 

indígena a terra diz sobre quem sou eu, a que terra eu pertenço, e como 

sou um só com essa terra da qual o meu corpo veio, se nutre e se 

movimenta, vive. Como visto em Corrêa: 

Portanto, os ditos critérios objetivos para definição de um 

território, não passam de representações mentais, isto é, de 

atos de percepção e de apreciação, em que os autores 

envolvidos na disputa investem os seus interesses e 

percepções. A dinâmica da disputa pela terra que será 

descrita aqui permite a percepção do jogo de poder e de 

autoridade que perpassa a delimitação e demarcação das 

fronteiras de um território indígena (Krikatí). (Corrêa, 2000, 

p. 82). 

Assim, território é aquilo que o mais forte decidir ser: se um 

patrimônio material a se conquistar ou se uma parte da vida que comungo 

e preservo com o da minha carne! Na administração colonial mundial é 

vencedora a representação mental de território como patrimônio material, 

de um espaço que é possuído pelo poder, pelo dinheiro, pela violência. 

Como exemplo, e como bem apontou Oliveira (2011), ao estudar as 

estratégias do desenvolvimento do povo Jê Ramkokamekra-Canela, apontou 

que as agências republicanas, como o Serviço de Proteção ao Índio e a 

Fundação Nacional do Índio, “implementaram regimes tutelares no centro-

sul maranhense. As ações oficiais e e particulares voltadas à ocupação 

econômica e ao “povoamento” dos territórios tradicionalmente ocupados por 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 105-132 

A corrida de tora e a formação etnoesportiva da pessoa-corpo-território...  

Fabio José Cardias Gomes 123 

 

 

 

grupos Timbira, especialmente os Rakokamekra...”. Ao que a representação 

mental de dominar se maqueia em administrar, como segue:  

A dominação burocrática constitui um ponto de partida para 

a investigação e a análise do poder tutelar, isto é, das formas 

de poder historicamente estabelecidas entre o Estado 

brasileiro, através de suas agências específicas e os grupos 

indígenas de um modo geral, bem como dos dispositivos 

utilizados na atualização do mesmo. Como aponta Weber, 

toda dominação manifesta-se e funciona como 

administração, segundo Weber. (Oliveira, 2011, p.58). 

Acredito que a dominação burocrática constitui uma 

categoria de conhecimento que se aplica à compreensão das 

formas históricas de sujeição estabelecidas pelo Estado sobre 

os povos indígenas no Brasil,  que tem sido historicamente 

realizado através das chamadas políticas indigenistas, bem 

como as políticas e programas votados à transformação 

econômica regional que, a partir de um dado momento são 

associadas ao desenvolvimento.(Oliveira, 2011, p. 58) 

Nos seus estudos dos povos Timbira, Oliveira (2018) deixa claro como 

a ideologia colonialista, de inspirações iluministas, desumanizavam os 

costumes Timbira, com mentalidade etnocêntrica e as investidas assassinas 

dos colonizadores contra os povos Gamella, Makamekran e 

Ramkokamekra-Canelas, quase todos dizimados do mundo, como foram os 

segundos.  

Assim, bebo nas fontes de conhecimentos produzidos na 

Antropologia, nas etnografias Timbira (Gomes, 2022), e também por paixão 

à área, e diálogo com a minha formação básica em Psicologia, realizando 

um diálogo interdisciplinar fértil e necessário. Atento às aproximações 

muito atuais da Psicologia Brasileira junto aos povos indígenas, tradicionais, 

populares, periféricos, negros (CFP, 2022b; CFP, 2022c), me debruço 

também sobre as produções de pensamento psicológico, dentre elas as 

Referências Técnicas para Atuação de Psicólogas(os) junto aos povos 

indígenas (CFP, 2022a). A passagem abaixo representa o fazer psicológico 

que persigo, tanto quanto pesquisador acadêmico, quanto psicólogo ativista 

nos territórios Timbira, dentro das minhas limitações de servidor público. 

Como segue: 

Conforme posto por Martín Baró(1996), acerca da identidade 

e do papel da Psicologia na América Latina, ‘é muito mais 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 105-132 

A corrida de tora e a formação etnoesportiva da pessoa-corpo-território...  

Fabio José Cardias Gomes 124 

 

 

 

importante examinar a situação histórica de nossos povos e 

suas necessidades do que estabelecer o âmbito específico da 

psicologia como ciência ou atividade’ . Neste sentido, deve 

haver uma disposição da Psicologia em reinventar suas 

possibilidade limites, recriando-se a partir de uma prática que 

seja (re)construída no coletivo dos diversos contextos e 

comunidades em que os povos indígenas acinarem o nosso 

trabalho, corroborndo, a propósito, com uma mudança e um 

alargamento no próprio significado que as sociedades 

possam atribuir a nós, psicólogas(os). (CFP, 2022, p. 25). 

As ideias de Martin Baró continuam atuais, e o Conselho Federal de 

Psicologia avançou um pouco mais na temática dos povos tradicionais. Bem 

de acordo com Gomes (2022), ao estudar o etnoesporte Timbira, reafirma 

que: “Cabe a nós compreender que esta diversidade de feituras de corpos 

expressam os diversos humanos, especialmente sob viéses psicológicos 

disponíveis para a compreensão das etnoesportividades em estudos recentes 

dos povos tradicionais e suas práticas corporais contemporâneos” (Gomes, 

2022, p. 175.) 

Intensifica-se a busca por um giro epistemológico, vai se conhecendo 

com maior profundidade as vidas nas florestas, nos cerrados, nas chapadas, 

nas águas, e suas práticas corporais diferenciadas (Terena, 2003; Rocha-

Ferreira, 2005, 2006, 2011, 2014), promotoras de emancipação social, 

tendo por protagonistas povos originários, quilombolas, camponeses e 

outras agentes na luta pelo território de pertencimento.  

Como bem aponta Oliva (2022), o corpo-território concebido por 

Lorena Cabnal, indígena xinca- guatemalteca, se torna uma categoria dentro 

do feminismo de base comunitária que nos interessa aqui, associado à 

defesa e a recuperação do território-corpo-terra (Cabnal; 2010, 2013). Oliva 

enfatiza que o conceito surge potente, da atuação de mulheres em 

movimentos sociais em defesa de seus territórios, que ao observarem a 

chegada de vetores capitalistas em suas comunidades, percebem que são 

colocadas em um contexto de desvantagens múltiplas, especialmente a 

partir de seus corpos no território (Cabnal, 2010; Oliva, 2022), ou: 

Nesse sentido, o corpo-território é “uma epistemologia latino-

americana e caribenha feita por e desde mulheres de povos 

originários que vivem em comunidade; quer dizer, a 

articulação corpo-território põe ao centro o comunitário como 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 105-132 

A corrida de tora e a formação etnoesportiva da pessoa-corpo-território...  

Fabio José Cardias Gomes 125 

 

 

 

forma de vida” (CRUZ HERNÁNDEZ, 2017, p. 43). Essa 

categoria, portanto, sugere a necessidade de 

aprofundamento no debate acerca do comunitário na 

Geografia, visto que é uma das chaves centrais de 

enfrentamento dos feminismos latino-americanos aos 

processos espoliativos que assolam os corpos femininos e 

seus territórios. (Oliva, 2022, p. 151). 

Ou como aponta Cabnal mesma: 

Asumir la corporalidad individual como territorio propio e 

irrepetible, permite ir fortaleciendo el sentido de afirmación 

de su existencia de ser y estar en el mundo. Por lo tanto 

emerge la autoconciencia, que va dando cuenta de cómo ha 

vivido este cuerpo en su historia personal, particular y 

temporal, las diferentes manifestaciones y expresiones de los 

patriarcados y todas las opresiones derivadas de ellos. 

Recuperar el cuerpo para defenderlo del embate histórico 

estructural que atenta contra él, se vuelve una lucha cotidiana 

e indispensable, porque el territorio cuerpo, ha sido 

milenariamente un territorio en disputa por los patriarcados, 

para asegurar su sostenibilidad desde y sobre el cuerpo de 

las mujeres. Recuperar y defender el cuerpo, también implica 

de manera consciente provocar el desmontaje de los pactos 

masculinos con los que convivimos, implica cuestionar y 

provocar el desmontaje de nuestros cuerpos femeninos para 

su libertad. Es un planteamiento que nos invita a recuperar el 

cuerpo para promover la vida en dignidad desde un lugar en 

concreto, a reconocer su resistencia histórica y su 

dimensionalidad de potencia transgresora, transformadora, y 

creadora. (Cabnal, s/d, p.130) 

Ou seja, bem de acordo com Cabnal (2010, 2013) e Cruz Hernandez 

(2017), os territórios indígenas continuam alvos dos megaprojetos 

neoextrativistas, agronegócio, madeireiro, garimpeiro, fazendeiro, grileiro, 

reserva de carbono, narcotráfico, e o Projeto de Lei 490/07 do marco 

temporal. Portanto, o conceito de corpo-território surge como categoria de 

denúncia, reivindicação, defesa e retomada. Os avanços neocoloniais 

mantêm um antigo objetivo: expulsar de suas terras os indígenas, destruir 

a comunialidade e explorar as riquezas do território até seu esgotamento, 

tal como aconteceu com a destruição da floresta Vale do Rio Doce, no estado 

de Minas Gerais, com a devastação da Mata Atlântica, com outros biomas, 

sendo agora a vez da Amazônia.  



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 105-132 

A corrida de tora e a formação etnoesportiva da pessoa-corpo-território...  

Fabio José Cardias Gomes 126 

 

 

 

Entretanto, a formação da pessoa Jê-Timbira está dentro dos 

contextos de luta do campo descritos acima. A corrida de tora é parte 

fundamental da construção de um ser Timbira, portanto da luta. Correr a 

tora corresponde tanto à prática ancestral identitária, uma prática corporal 

produtora de indianidade Jê, quanto a feitura de um corpo que faz sentido 

dentro do território em que é realizado, e esta é produtora de sentidos 

identitários ligados à defesa daquela terra, do modo único de existir há mil 

anos, pelo menos.  

De outro modo, este estudo associa diretamente a categoria oriunda 

do pensamento latino de corpo-território à feitura do corpo pelas suas 

práticas corporais, ressignificando que correr a tora é também um ato de 

rebeldia, resistência e vitória, pois esta modalidade etnoesportiva resiste de 

geração em geração, portanto, há séculos de forma ininterruptos, é prática 

viva nos territórios Jê-Timbira, é também um corpo falante, o corpo-

território é corpo-oralidade. 

 

Considerações finais 

Os povos Jê-Timbira são estudados ao longo do tempo desde o século 

XVII no Brasil, e mesmo tendo passado tanto tempo, é notável que práticas 

corporais desses povos descritas por antropólogos de muitos séculos 

passados, resistem ao tempo, vivas nos territórios em pleno século 21, 

como é o caso da corrida de tora. 

A corrida de tora pode ser considerada uma modalidade 

etnoesportiva, de acordo com os trabalhos pioneiros de Fassheber e 

Kylasov, associando o Etno-desporto indígena do primeiro autor ao 

Ethnosport do segundo conjugando-os como o Etnoesporte. Assim, o tema 

da indianidade Timbira está viva na corrida de tora contemporânea, e a sua 

etnoesportividade pode ser compreendida a partir dos próprios 

protagonistas, trabalho que estamos a fazer em longo campo, e que 

futuramente preencherá uma lacuna nos Estudos Jê. Pois é fundamental 

escutar os(as) protagonistas sobre a sua própria prática, ainda que como 

acadêmicos inventemos nossas categorias de compreensão e diálogo 

intercientífico com os etnosaberes dos povos. 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 105-132 

A corrida de tora e a formação etnoesportiva da pessoa-corpo-território...  

Fabio José Cardias Gomes 127 

 

 

 

São frutíferos os conceitos latino-americano-feminista-indigenista de 

Cabnal e Cruz Hernandez, a categoria do corpo-território, pois se associa à 

feitura do corpo Timbira-Jê e suas práticas corporais. Acredito que o giro 

que um corredor Timbira dá, em plena corrida, ao trocar de lugar a tora 

pesada com o seu par corredor, é um gesto da linguagem corporal, é uma 

comunicação pelo movimento, é também um giro epistêmico do 

pensamento sobre os corpos indígenas. E, assim após suportarem tanto 

epistemicídios, os filhos e filhas Jê do cerrado amazônico se mantém ligados 

ancestralmente à uma tora milenar que nunca parou seu movimento no 

mundo, até agora! 

 

 

Figura 5 – O povo Krikatí do Maranhão se destaca na corrida de tora em Jogos 
Indígena no Pará 

Fonte: Anúncio público da mídia indígena-aldeia Krohokrehum, Povo Gavião Parkatejê Pará, 2024. 
 
 

 

Referências  

CABNAL, Lorena. Acercamiento a la construcción de la propuesta de 

pensamiento epistémico   de   las   mujeres   indígenas   feministas   



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 105-132 

A corrida de tora e a formação etnoesportiva da pessoa-corpo-território...  

Fabio José Cardias Gomes 128 

 

 

 

comunitarias   de   Abya   Yala. In: Feminismos diversos: el feminismo 

comunitario. Madrid: Acsur Las Segovias, 2010.  

 

CABNAL, Lorena. “Defender un territorio de la minería sin defender a 

las mujeres de la violencia sexual es incoherencia”. Diagonal, Madrid, 

maio.2013.  Disponível em: 

<https://www.diagonalperiodico.net/global/defender-territorio-la-

mineria-sin-defender-cuerpos-mujeres-la-violencia-sexual-es>. 

Acesso em: 13 nov.2023. 

 

CENTRO DE TRABALHO INDIGENISTA (CTI). Cultura Viva Timbira: nossas 

corridas de toras. CTI/Wyty Catë; Carolina, 2012. 

 

CFP (Conselho Federal de Psicologia-Brasil). Referências técnicas para 

atuação de psicólogas(os) junto aos povos indígenas. Centro de 

Referência Técnica em Psicologia e Políticas Pública. 1ª. Ed. Brasília: 

CFP, 2022a. 

 

CFP (Conselho Federal de Psicologia-Brasil). Psicologia brasileira na 

luta antirracista: Prêmio Profissional Virgínia Bicudo. vol. 2, Brasília: 

CFP, 2022b. 

 

CFP (Conselho Federal de Psicologia-Brasil). Psicologia brasileira na 

luta antirracista. vol. 1, Brasília: CFP, 2022c. 

CORRÊA, Katia Nubia Ferreira. Muita terra para pouco índio? O processo 

de demarcação da Terra Indígena Krikati. São Luis: EDUFMA, 2000. 

 

CRUZ HERNÁNDEZ, Delmy Tania. Una mirada muy otra a los territorios-

cuerpos femeninos. Solar, vol. 12, n.1, p. 35-46, 2017. Disponível em: 

<http://revistasolar.org/wp-content/uploads/2017/07/3-Una-

mirada-muy-otra-a-los-territorios-Cuerpos-femeninos.-Delmy-

Tania-Cruz-Hern%C3%A1ndez.pdf>. Acesso em: 13 jan. 2023. 

 

DAMATTA, Roberto. Um mundo dividio: a estrutura social dos índios 

Apinayé. Petrópolis: Vozes, 1976. 

 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 105-132 

A corrida de tora e a formação etnoesportiva da pessoa-corpo-território...  

Fabio José Cardias Gomes 129 

 

 

 

DEMARCHI, André; GIRALDIN, Odair; MELO, Maycon; MORAIS, Odilon. 

Dossiê: Outras imagens do pensamento para a etnologia dos povos Jê 

do Brasil Central. Revista de Antropologia da Universidade Federal de 

São Carlos (UFSCAR), V. 11, NÚMERO 2, 2019.  

 

FASSHEBER, José Ronaldo Mendonça. Etno-desporto indígena: a 

Antropologia Social e o campo entre os Kaigang. Brasília/Ministério do 

Esporte/1º. Prêmio Brasil de Esporte e Lazer de Inclusão Social, 2010. 

 

FASSHEBER, José Ronaldo Mendonça. Etno-desporto indígena: 

contribuições da Antropologia Social a partir das experiências entre os 

Kaingang. Faculdade de Educação Física, Universidade Estadual de 

Campinas, Campinas (Tese de Doutorado em Educação Física), 2006. 

FASSHEBER, J. R. M.; ROCHA FERREIRA, M. B. Etno-futebol indígena. 

2006. Disponível em: 

<http://www.comciencia.br/comciencia/?section=8&edicao=16&id= 

153>. Acesso em 13/03/2023. 

 

FERRAZ, Iara. De “Gaviões” à “Comunidade Parkatejê”: uma reflexão 

sobre processos de reorganização social. Rio de Janeiro: Museu 

Nacional (Tese de Doutorado), 1998. 

 

GIRALDIN, Odair. Axpen Pyrak: história, cosmologia, onomástica e 

amizade formal Apinajé. Tese(doutorado) em Antropologia. 

Universidade Estadual de Campinas (UNICAMP), 2000.  

 

GOMES, Fabio José Cardias. O peso da tora: jogos tradicionais Timbiras, 

cosmopolítica e defesa do território-étnico. In: Anais do XV Encontro 

Regional da Associação Brasileira de Psicologia Social-ABRAPSO. São 

Paulo. 2021. 

 

GOMES, Fabio José Cardias. Psicologia do Etnoesporte Timbira: 

aproximações socioculturais e psicossociais da corrida de tora 

Amazônica. In: VILLA, Carlos de la; FERRARESI, Stela Maris. Juegos 

antiguos y contemoraneos em America del Sur. Argentina: Museu de 

Juegos Tradicionales, 2022. 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 105-132 

A corrida de tora e a formação etnoesportiva da pessoa-corpo-território...  

Fabio José Cardias Gomes 130 

 

 

 

 

KYLASOV, Alexey. Ethnosport: cultural heritage/Youth – Culture - 

Politics: historical memory and civilization choice: VIII Commemorative 

Alexander Panarin Readings (2010):  Collection of articles/Ed.V.  

Rastorguev-Moscow: Moscow State University, MAKS Press (in Russian). 

p.  644-653, 2012. 

 

KYLASOV, Alexey. raditional sports and games along the Silk Roads. In: 

International Journal of Ethnosport and Traditional Games, (1), 1–10., 

2019. 

 

LUKESCH, Anton. Mito e vida dos índios Caiapós. São Paulo: Pioneira, 

1976. 

 

MAYBURY-LEWIS, David. Algumas distinções cruciais na etnologia do 

Brasil Central. In: COIMBRA JR., Carlos E. A.; WELCH, James R. 

Antropologia e História Xavante em Perspectiva. Rio de Janeiro: Museu 

do índio/FUNAI, 2014. 

 

MAYBURY-LEWIS, David. Dialectical societies: the Gê and Bororo of 

Central Brazil. Cambridge/London: Harvard University Press, 1979.  

 

MELO, Maykon. O caçador xamã: etnoclassificação ambiental e 

socialidade humano-animal entre caçadores Gavião Pyhcop Catiji 

(Amazônia maranhense). In: DEMARCHI, André; GIRALDIN, Odair; 

MELO, Maycon; MORAIS, Odilon. Dossiê: Outras imagens do 

pensamento para a etnologia dos povos Jê do Brasil Central. Revista de 

Antropologia da Universidade Federal de São Carlos (UFSCAR), V. 11, 

NÚMERO 2, 2019.  

MELLATI, Júlio César Corrida de toras. In: Revista de Atualidade 

Indígena, Brasília ano I, n. 1, p. 38-45, FUNAI, 1976. 

 

MELLATI, Júlio César.  Ritos de uma tribo timbira. São Paulo: Ática, 

1978. 

 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 105-132 

A corrida de tora e a formação etnoesportiva da pessoa-corpo-território...  

Fabio José Cardias Gomes 131 

 

 

 

NIMUENDAJÚ, Curt. A corrida de toras entre os Timbiras, In: Mana, v. 7, 

n. 2, p. 151-194, 2001. 

 

NIMUENDAJÚ, Curt. The Eastern Timbira. University of California 

Publications in American Archeology and Ethnology, vol. 41, Berkeley 

and Los Angeles, 1946. 

 

OLIVA, Victoria Ferreira. Do corpo-espaço ao corpo-território: o que a 

Geografia Feminista tem a dizer? Ensaios de Geografia. Niterói, vol. 8, 

n. 17, pp. 165-187, jul. 2022. 

 

OLIVEIRA, Adalberto Luiz Rizzo de. Messianismo Canela: entre o 

indigenismo de Estado e as estratégias do desenvolvimento. São Luís: 

EDUFMA, 2011. 

 

OLIVEIRA, Adalberto Luiz Rizzo de. Ramkokamekrá-Canela: dominação 

e resistência de um povo Timbira no centroeste maranhense. São Luís: 

EDUFMA, 2018. 

 

ROCHA, Carla Giovana Souza, MOURA Gustavo Goulart Moreira, 

PARENTE, Francilene de Aguiar, LOPES, Raquel da Silva. Estudos em 

etnodiversidade como programa de pós-graduação: proposta em 

construção. Revista Contemporânea, v.3, n. 7, 2023. 

 

ROCHA-FERREIRA, Maria Beatriz. Rocha Ferreira, Maria Beatriz. 

Indigenous games: a struggle between past and present. In: 

International Council of Sport Science and Physical Education, v. 67, p. 

48-54, 2014. 

 

ROCHA-FERREIRA, Maria Beatriz. Jogos dos Povos Indígenas: 

diversidades. In: O Público e o Privado (UECE), v. 16, p. 65-80, 2011. 

 

ROCHA-FERREIRA, Maria Beatriz. Jogos dos Povos Indígenas: tradição e 

mudança. In: Revista Brasileira de Educação Física e Esporte, v. 20, p. 

50-52., 2006. 

 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 105-132 

A corrida de tora e a formação etnoesportiva da pessoa-corpo-território...  

Fabio José Cardias Gomes 132 

 

 

 

ROCHA-FERREIRA, Maria Beatriz. Jogos e Esportes em sociedades 

Indígenas: Kaingangkadiwéu. www.cereja.org.br, v. 38, p. 1-12, 2005. 

 

TERENA, Marcos. O esporte como resgate de identidade e cultura. In: 

Rocha Ferreira, Maria Beatriz et al. A cultura corporal indígena. 

Guarapuava: Ed. UNICENTRO, 2003. 

 

VIANNA, Fernando Fedola de Luis Brito. A bola, os "brancos" e as toras: 

futebol para índios Xavante.  D i s s e rtação (mestrado) em antropologia 

social, Universidade de São Paulo, São Paulo, 2001. 
 

 

 

 

Fabio José Cardias Gomes 
Possui graduação em Psicologia pela UFPA (2001), mestrado em Saúde e Ciências 

do Esporte pela Tsukuba University/Japão e doutorado em Educação pela USP 

(2012). Atualmente é professor associado na graduação e pós-graduação da UFMA 

(2010-ativo), tem experiência na área de Psicologia, com ênfase em educação, 

saúde mental, esporte e jogos tradicionais, atuando principalmente nos seguintes 

temas: artes marciais, preparação psicológica clínica, psicologia junguiana e 

etnografia (etnosaberes, etnoesporte) dos mitos, ritos, práticas corporais e a 

construção da pessoa-corpo-território entre povos indígenas e comunidades 

tradicionais, populares e cabocas na Amazônia. 

E-mail: fabio.cardias@ufma.br  

Currículo lattes: http://lattes.cnpq.br/0895767024534705   

ORCID: https://orcid.org/0000-0003-2304-9643  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Recebido para publicação em novembro de 2024. 

Aprovado para publicação em fevereiro de 2025. 

 

mailto:fabio.cardias@ufma.br
http://lattes.cnpq.br/0895767024534705
https://orcid.org/0000-0003-2304-9643


Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 133-162 

 
 

 

Entre o Lazer e o Esporte: saberes aéreos 

da arqueria indígena e tradicional1 

Between Leisure and Sport: aerial knowledge of 

indigenous and traditional arqueria 

 

Entre Loisir et sport: la connaissance aérienne de 

l’arqueria indigene et tradittionelle 

 

Soraia Chung Saura 

Universidade de São Paulo-USP 

soraiacs@usp.br  

 

Ana Cristina Zimmermann 

Universidade de São Paulo-USP 

ana.zimmermann@usp.br  

 

Teresa Oliveira Lacerda 

Universidade do Porto (Portugal) 

tlacerda@fade.up.pt   

 

 

Resumo: Neste texto, busca-se, a partir da fenomenologia da 

imagem, destrinchar elementos estéticos – materiais e simbólicos – 

da arqueria tradicional e autóctone, que junto com as cestas, formam 

um dos pares simbólicos mais antigos da humanidade. É da 

perspectiva das populações autóctones brasileiras que nos 

propomos a colocar em debate concepções de Esporte e Lazer no 

contexto destas cosmologias. Trata-se de um estudo teórico que 

busca dialogar com a fenomenologia e o imaginário bachelardiano. 

Mas que leva em conta diferentes experiências biográficas e 

                                       

1O presente trabalho foi realizado com apoio da Coordenação de Aperfeiçoamento de 

Pessoal de Nível Superior – Brasil (CAPES) – Código de Financiamento 001. 

This study was financed in part by the Coordenação de Aperfeiçoamento de Pessoal de Nível 

Superior – Brasil (CAPES) – Finance Code 001. 

 

mailto:soraiacs@usp.br
mailto:ana.zimmermann@usp.br
mailto:tlacerda@fade.up.pt


Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 133-162 

Revista Territorial. ISSN: 2317-0360 

 

 

 

bibliográficas de campos em comunidades tradicionais e autóctones. 

Populações Indígenas compreendem o Lazer e o Esporte como parte 

de um sistema que ativa a comunidade. Neste sentido incluem 

práticas de brincar livre, jogos, danças, rituais e trabalhos 

comunitários. Neste sentido, Lazer e Esporte não estão dissociados 

da noção de Bem-Viver, fortalecem o tecido comunitário, a 

identidade dos povos e a sensação de pertença, sendo também 

centrais em suas práticas educacionais. No caso da arqueria, trata-

se de uma prática com potencial de reconfigurar, 

intercorporeamente e simbolicamente, imagens de liberdade na 

velocidade ou no voo, também imagens de ascensão e queda, 

apresentando novidades e repercussões estéticas aos seus 

praticantes.  

Palavras-chave: Lazer. Esporte. Estética do desporto. Brincar. Jogos 

indígenas. Jogos tradicionais.  

     

Abstract: The aim of this text, based on the phenomenology of the 

image, is to unravel the aesthetic elements - material and symbolic 

- of traditional and indigenous arqueria, which together with 

baskets, form one of humanity's oldest symbolic pairs. It is from the 

perspective of Brazil's indigenous populations that we propose to 

debate conceptions of sport and leisure in the context of these 

cosmologies. This is a theoretical study that seeks to dialogue with 

phenomenology and the Bachelardian imaginary. However, it takes 

into account different biographical and bibliographical experiences 

from fields in traditional and indigenous communities. Indigenous 

populations understand leisure and sport as part of a system that 

activates the community. In this sense, they include practices of free 

play, games, dances, rituals and community work. Leisure and sport 

are not dissociated from the notion of Good Living, they strengthen 

the community fabric, the identity of the peoples and their sense of 

belonging, and are also central to their educational practices. In the 

case of arqueria, this is a practice with the potential to reconfigure, 

intercorporeally and symbolically, images of freedom in speed or 

flight, as well as images of rising and falling, presenting novelties 

and aesthetic repercussions to its practitioners.  



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 133-162 

Revista Territorial. ISSN: 2317-0360 

 

 

 

Keywords: Leisure. Sport. Aestheticsof Sport. Play. Indigenous 

Games. Traditional Games. 
 

Résumé: L'objectif de ce texte, basé sur la phénoménologie de 

l'image, est de démêler les éléments esthétiques - matériels et 

symboliques - de l'arqueria traditionnelle et indigène, qui forme avec 

les paniers l'un des couples symboliques les plus anciens de 

l'humanité. C'est dans la perspective des populations indigènes du 

Brésil que nous proposons de débattre des conceptions du sport et 

des loisirs dans le contexte de ces cosmologies. Il s'agit d'une étude 

théorique qui cherche à dialoguer avec la phénoménologie et 

l'imaginaire bachelardien. Cependant, elle prend en compte les 

différentes expériences biographiques et bibliographiques des 

terrains des communautés traditionnelles et indigènes. Les 

populations indigènes conçoivent les loisirs et le sport comme 

faisant partie d'un système qui active la communauté. En ce sens, ils 

incluent les pratiques de jeu libre, les jeux, les danses, les rituels et 

le travail communautaire. Les loisirs et le sport ne sont pas dissociés 

de la notion de bien vivre, ils renforcent le tissu communautaire, 

l'identité des peuples et leur sentiment d'appartenance, et sont 

également au cœur de leurs pratiques éducatives. Dans le cas de 

l'arqueria, il s'agit d'une pratique qui a le potentiel de reconfigurer, 

de manière intercorporelle et symbolique, les images de liberté dans 

la vitesse ou le vol, ainsi que les images d'élévation et de chute, en 

présentant des nouveautés et des répercussions esthétiques à ses 

praticiens.  

Mots-clés: Loisirs. Sport. Esthétique. Jeu. Jeux indigènes. Jeux 

traditionnels. 

 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 133-162 

Entre o Lazer e o Esporte: saberes aéreos da arqueria indígena e tradicional 

Soraia C. Saura; Ana C. Zimmerman; Teresa O. Lacerda 136 

 

 

 

Introdução 

Os guerreiros xapiri colocam em suas flechas pontas de 

lascas celestes, de um brilho ofuscante, como um metal 

luminoso. Vão buscá-las nos confins da floresta, onde o céu 

se aproxima da terra e o sol desaparece. Com essas pontas 

muito poderosas, nunca erram seus alvos, mesmo a enormes 

distâncias. (Kopenawa e Albert, 2010, p. 131). 

 

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 

Figura 1 – criança da etnia Yudja no Território Xingu, Brasil, 2017 

Fonte: Renata Meirelles / Projeto Território do Brincar2 

 

Na perspectiva da Filosofia do Esporte, mais especificamente nos 

campos da fenomenologia e do imaginário, as recorrências revelam algo que 

compartilhamos: uma corporeidade que se estabelece em relação 

(Zimmermann e Saura, 2017), em imaginários que devaneiam a partir das 

provocações da materialidade do meio (Hackerott, Zimmermann e Saura, 

2023; Ito, Saura e Zimmermann, 2022). Assim, pensamos em uma 

                                       
2

 Produções áudio visuais resultantes de pesquisas sobre o brincar livre e espontâneo: 

https://www.youtube.com/user/territoriodobrincar 

https://www.youtube.com/user/territoriodobrincar


Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 133-162 

Entre o Lazer e o Esporte: saberes aéreos da arqueria indígena e tradicional 

Soraia C. Saura; Ana C. Zimmerman; Teresa O. Lacerda 137 

 

 

 

intercorporeidade (Franco, Santos e Caminha, 2020) que se estabelece 

estética e ambientalmente nas coisas do mundo. Na Filosofia do Esporte, a 

área que aproxima esporte e estética, encontra-se nomeadamente 

consolidada um campo que permite reflexões sobre dimensões do Ser a 

partir do universo sensível e emocional. Diversos autores (Cordner, 2003; 

Davis, 1999; Lacerda, 2002; Platchias, 2003; Takàcs, 1989) destacaram que 

o esporte pode ser considerado um objeto estético em si mesmo, abrigando 

qualidades latentes, donde os juízos estéticos ganham destaque, ou seja, 

aquilo que move e toca o ser humano para e na prática esportiva (Lacerda e 

Mumford, 2010). 

Interessadas nesta experiência estética vivida na experiência sensível 

de movimentar-se, apoiamo-nos na fenomenologia da imagem de Gaston 

Bachelard. Ao desenvolver extenso trabalho sobre a relação da humanidade 

com a materialidade do mundo, Bachelard nos mostra alguns 

entrelaçamentos deste sujeito-mundo, cuja percepção provoca um 

imaginário calcado em bases coletivizadas (Bachelard, 1994). Esse ponto de 

vista tem se mostrado propício a investigações que consideram os fascínios 

que desenvolvemos ao vivenciarmos dessas materialidades. Estudos 

anteriores na área da Filosofia do Esporte apontam para a materialidade e 

os significados que damos à prática desportiva: Fernandes e Lacerda (2010) 

apresentam a relação sensível do nadador de alto rendimento com a água, 

Recours (2013) explora o sonho e o desejo de praticar desportos de neve, 

Edgar (2015) explora o espaço como fonte central de prazer estético no 

futebol, Zimmermann e Saura (2017) abordam o significado dado aos 

espaços nos esportes de aventura, Ito, Saura e Zimmermann (2022) 

investigam os fascínios da escalada em rocha,Carvalho et al (2022) revelam 

o Brincar Livre e Espontâneo que se desenrola dentro de casa e Hackerott, 

Zimmermann e Saura (2023) apresentam os entusiasmos de navegar com 

foil
3
. Nesse sentido, a prática do arco e flecha, presente em todos os cantos 

do globo terrestre, indica, por força de sua recorrência, este atravessamento 

intercorpóreo. 

                                       

3. O foil em veleiros é uma asa fina inserida na parte de baixo do veleiro, fazendo com que 

este equipamento, ao invés de flutuar em contato direto sobre as águas, esteja elevado 

pelo foil. Isso diminui o contato do barco com a água e aumenta sua velocidade.  



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 133-162 

Entre o Lazer e o Esporte: saberes aéreos da arqueria indígena e tradicional 

Soraia C. Saura; Ana C. Zimmerman; Teresa O. Lacerda 138 

 

 

 

Neste texto, busca-se, a partir da fenomenologia da imagem, 

destrinchar elementos estéticos – materiais e simbólicos - deste 

equipamento que há muito é utilizado pela humanidade. É da perspectiva 

de tantas populações autóctones que nos propomos a colocar em debate 

concepções de Esporte e Lazer no contexto destas cosmologias. Na 

atualidade,  

O desporto investe o corpo de movimento, permitindo um 

discurso individual e coletivo, que possibilita algumas 

significações. Se o movimento, em termos latos, se baseia em 

um conjunto de ritmos, mais ou menos coordenados (dos 

ritmos fisiológicos aos ritmos locomotores), o movimento 

desportivo aufere a possibilidade de animar o corpo numa 

dança que se identifica com a vida. (Lacerda, 2007, p. 394). 

Este olhar estético é similar à perspectiva dos Jogos Indígenas cujas 

concepções aproximam Esporte e Lazer, abraçados como um só e em favor 

desta dança da vida (Krenak, 2019).  Afinal, os fazeres indígenas são 

pretextos, ou ainda, armadilhas, como afirmou Jaider Esbell sobre sua arte: 

“(...) é uma armadilha para pegar bons curiosos. Não é um quadro, flecha 

ou cerâmica; é um feitiço para falar de um assunto sério que é a urgência 

ecológica” (Germano, 2021, s/p.). 

Esta urgência ecológica pode se relacionar sobretudo a novos modos 

de compreender a percepção e sua importância nos processos de uma 

ecologização do corpo (Zimmermann e Andrieu, 2021). Este corpo, “que 

elege o movimento desportivo como forma de expressão e se converte em 

um elemento matricial da estética do desporto” (Lacerda, 2007, p. 394), para 

os povos indígenas é o ponto de partida para saberes incorporados. Para 

falar de esporte e lazer nestas cosmologias, valemo-nos deste inseparável 

equipamento que forma um par, o arco e a flecha, por ser uma recorrência 

inconteste nas comunidades tradicionais brasileiras até os dias atuais, 

especialmente entre as originárias. De mais a mais, esta prática está incluída 

em um repertório global, conforme observamos em eventos internacionais 

promovidos pela UNESCO/ONU e World Ethnosport Confederation (WEC), 

que nos conferem o privilégio de inter-relacionar conteúdos locais e globais.  

A arqueria também se dá a ver nos esportes modernos, onde as 

técnicas de tiro são reproduzidas em ambientes internos e externos. No 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 133-162 

Entre o Lazer e o Esporte: saberes aéreos da arqueria indígena e tradicional 

Soraia C. Saura; Ana C. Zimmerman; Teresa O. Lacerda 139 

 

 

 

cenário esportivo, é comum ouvirmos que se trata de um esporte exótico e 

elitista, dadas as especificidades dos equipamentos e do acesso a eles. Por 

outro lado, é retratado na história da humanidade desde pinturas pré-

históricas a coleções culturais. Intriga-nos que esteja atualmente presente 

em tantas culturas e etnias diferentes, do passado ao presente, e sem 

predominância geográfica ou histórica (Carvalho et al, 2015).  

Inferimos que olhar para as aspirações estéticas – materiais e 

simbólicas – da arqueria nos auxilie a compreender a força simbólica e 

ancestral contida no gesto de um arqueiro ou de uma arqueira quando seu 

equipamento é elevado para o alto, atualizando no aqui e no agora práticas 

corporais e estéticas de Esporte e Lazer. 

Pesquisar esse tipo de prática é também sobrevoar áreas do 

conhecimento que nem sempre são convergentes: do alto rendimento às 

práticas tradicionais, da arqueologia à biodinâmica do movimento, de 

campos culturais específicos até a identificação de uma recorrência 

simbólica. Nesse sentido, abordamos este assunto a partir de uma 

perspectiva fenomenológica, donde as questões intercorpóreas e os 

elementos simbólicos nos interessam. Esses elementos nos atravessam e 

isso persegue a fenomenologia: uma subjetividade estética emocional e 

compartilhada, uma intercorporeidade que se estabelece em relação 

(Merleau-Ponty, 1962; Bachelard, 1994; Zimmermann e Saura, 2017; Saura 

e Zimmermann, 2021; Zimmermann, Ito e Saura, 2021; Martinková e Parry, 

2011; Nóbrega, 2016). 

 

Metodologia 

Trata-se de um estudo teórico que busca dialogar com a 

fenomenologia e o imaginário bachelardiano. No entanto, foram realizadas 

observações sistemáticas em anos pré-pandêmicos (2018 e 2019) em 

diferentes situações de prática, desde brincadeiras infantis a competições 

em eventos de Jogos dos Povos Indígenas (Vinha e Ferreira, 2005), além de 

trabalhos de campo no interior destas comunidades. Em composição, se 

apresentam referências filosóficas indígenas (Bianchi, 2021; Kopenawa e 

Albert, 2013; Krenak, 2020). Estabelecemos um diálogo direto entre as 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 133-162 

Entre o Lazer e o Esporte: saberes aéreos da arqueria indígena e tradicional 

Soraia C. Saura; Ana C. Zimmerman; Teresa O. Lacerda 140 

 

 

 

áreas da fenomenologia e do imaginário, pois identificamos em trabalhos 

anteriores que as reduções fenomenológicas muitas vezes nos conduzem a 

imagens simbólicas correspondentes àquelas encontradas em obras 

bachelardianas, nas cosmologias e mitos originários, na relação do homem 

com a natureza e seus elementos de grandeza, como mares, montanhas e 

árvores  (Hackerott, Zimmermann e Saura, 2017; Ito, Saura e Zimmermann, 

2022; Saura, Eckschmidt e Zimmermann, 2015). O debate deste artigo, 

nesse sentido, também se baseia nas pesquisas de campo realizadas pelo 

Grupo de Pesquisa Interdisciplinar PULA (CESCMH_EEFE_FE_USP), que há dez 

anos realiza trabalhos de campo em diferentes comunidades brasileiras 

consideradas tradicionais. Em todos os trabalhos, fica claro que essas 

comunidades atualizam as noções de resistência ao mundo contemporâneo, 

deixam nítida a interdependência em relação ao meio ambiente e aos ciclos 

da natureza. Além de intensa e sensível produção simbólica, donde se 

encontram suas narrativas, danças, jogos e outras práticas corporais. 

Concomitantemente, em 2022, promovemos o primeiro curso 

universitário brasileiro sobre Jogos dos Povos Indígenas
4
, especialmente 

com professores indígenas. Foi bastante estimulante ter uma equipe de 

professores autóctones em um curso universitário, resultado de um 

convênio firmado entre a Escola de Educação Física e Esporte da 

Universidade de São Paulo (EEFE-USP) e o Comitê Intertribal Indígena 

Brasileiro (ITC). Esse curso e seus professores também foram uma 

importante fonte de dados sobre as práticas e concepções das populações 

indígenas no que tange o Esporte e o Lazer. Além destes professores 

indígenas, outros pesquisadores acadêmicos dos Jogos dos Povos Indígenas 

estiveram presentes pontuando suas pesquisas de longa data sobre este 

evento de relevância mundial (Ferreira, 2010; Fassheber, Freitag, Ferreira, 

2008; Vinha, Ferreira, 2005). 

 

                                       
4

 Curso de Difusão “Jogos dos Povos Indígenas e Saberes Originários”, de 01.06.2022 a 

31.08.2022.https://agencia.fapesp.br/jogos-dos-povos-indigenas-e-saberes-

originarios/38710#:~:text=Os%20Jogos%20dos%20Povos%20Ind%C3%ADgenas,das%20cult

uras%20tradicionais%20e%20origin%C3%A1rias. 

 

https://agencia.fapesp.br/jogos-dos-povos-indigenas-e-saberes-originarios/38710#:~:text=Os%20Jogos%20dos%20Povos%20Ind%C3%ADgenas,das%20culturas%20tradicionais%20e%20origin%C3%A1rias
https://agencia.fapesp.br/jogos-dos-povos-indigenas-e-saberes-originarios/38710#:~:text=Os%20Jogos%20dos%20Povos%20Ind%C3%ADgenas,das%20culturas%20tradicionais%20e%20origin%C3%A1rias
https://agencia.fapesp.br/jogos-dos-povos-indigenas-e-saberes-originarios/38710#:~:text=Os%20Jogos%20dos%20Povos%20Ind%C3%ADgenas,das%20culturas%20tradicionais%20e%20origin%C3%A1rias


Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 133-162 

Entre o Lazer e o Esporte: saberes aéreos da arqueria indígena e tradicional 

Soraia C. Saura; Ana C. Zimmerman; Teresa O. Lacerda 141 

 

 

 

 

Figura 2 – Comitê Intertribal Indígena na Escola de Educação Física e Esporte 
da Universidade de São Paulo. Dentre os professores, Marcos Terena, Maria 

Beatriz Rocha Ferreira e Soraia Chung Saura 

Fonte: Soraia Saura/Arquivo pessoal 

 

Com base nessas experiências, analisamos alguns dos aspectos 

míticos e simbólicos deste equipamento, composto de duas partes: o arco 

e a flecha. O que o arco e flecha nos dizem sobre nossa corporeidade e 

relações estéticas com o mundo? De uma perspectiva fenomenológica, como 

pode fortalecer e atualizar uma consciência vivente e planetária, própria de 

um modo de ser destes coletivos? O arco e flecha, em contextos indígenas, 

vinculam nossa humanidade ao ambiente, ampliando a percepção ao 

mesmo tempo em que atualizam imagens e significações relevantes para a 

arqueira ou arqueiro. Destacamos que se trata de um equipamento tão 

presente quanto seu correspondente simbólico oposto: as cestas. A cesta, 

igualmente como o arco e a flecha, mostra sua presença de modo enfático. 

Como o arco e a flecha, adapta-se à estrutura socioambiental em diferentes 

materiais e formatos, mantendo sua estrutura fundamental (Guin, 1986). 

Neste sentido, quando falamos de caçadores (arco e flecha) inferimos os 

coletores (cestarias). Uma polaridade imaginária complementar, cujas 

dimensões estéticas atualizam-se nos gestos do cotidiano. Nas aldeias, as 

crianças carregam seus pequenos cestos, bem como seus arcos e flechas 

em miniatura. Mirim, significa o pequeno que contém o grande (Ferreira-



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 133-162 

Entre o Lazer e o Esporte: saberes aéreos da arqueria indígena e tradicional 

Soraia C. Saura; Ana C. Zimmerman; Teresa O. Lacerda 142 

 

 

 

Santos, 2004). Os equipamentos para as crianças são menores, no entanto, 

exercem seus fascínios uma vez que são fabricados do mesmo material 

autêntico, não sendo apócrifos. No brincar infantil atesta-se há bastante 

tempo, por exemplo, que um martelo de plástico não tem funcionalidade. 

Elementos emocionais e estéticos são valorados de acordo com sua verdade 

ética.  

O arco toma o formato abaulado das cestas, antes de lançar aos ares 

a sua flecha. Nesta imagem do lançamento, há uma condensação simbólica 

que acontece quando duas sensibilidades distintas se conjugam 

sinergeticamente e com precisão: a que acolhe e a que lança. Assim o arco, 

assim a flecha. 

 

Bachelard: enxergando longe 

Este artigo considera a fenomenologia bachelardiana da imagem 

(Bachelard, 1988) seguindo os rastros da fenomenologia da percepção 

(Merleau-Ponty, 1962). O filósofo Merleau-Ponty descreve a dimensão 

corporal como a principal fonte de significado, o ponto de referência do ser 

no mundo. Esse entendimento se aproxima do que as comunidades 

tradicionais têm lutado para preservar: o tempo de experiência sensível, 

necessário para qualquer relação de alteridade. Para Bachelard, a percepção 

e o contato com a materialidade do mundo podem ativar sensações e 

imagens compartilhadas – são intercorpóreas e materializam-se nas artes 

de forma em geral, mas não somente. Razão e imaginação, indissociadas, 

fazem dos sonhos, por exemplo, uma fonte de conhecimento, como atestam 

nossas tantas etnias.  

Ainda, destacamos o papel da percepção, do tato ao olfato, 

comungando com o pensamento indígena, que escuta os sussurros da mata. 

Xapiris habitam todos os seres, animais humanos e não humanos 

(Kopenawa e Albert, 2013). A arte e a ciência, irmãs, não são meras 

reproduções e traduções do mundo oferecido, mas atividades 

corporificadas. Os objetos da vida cotidiana indígena, que servem a uma 

utilidade empírica, consagram a arte conceitual do bem-viver em sua 

estética. Para Bachelard, a metodologia imaginativa é como o movimento: 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 133-162 

Entre o Lazer e o Esporte: saberes aéreos da arqueria indígena e tradicional 

Soraia C. Saura; Ana C. Zimmerman; Teresa O. Lacerda 143 

 

 

 

provocada pelas coisas do mundo. A matéria e as substâncias motivam o 

corpo e despertam sensações e imaginários. Em nosso grupo de pesquisa, 

por exemplo, as práticas corporais que envolvem ar e velocidade são 

descritas, em inúmeros depoimentos – de atletas do alto rendimento a 

praticantes de lazer - como a sensação de liberdade. Não se trata de explorar 

o significado do conceito de liberdade, mas de sentir sua potência 

corporificada. Uma possibilidade outra de existência para quem assim o 

percebe.  

Esta possibilidade pode nutrir a paixão e o engajamento com a 

arqueria, numa dedicação que se consuma num jogo de força e subtileza de 

movimentos, de precisão e evasão. “Me sinto livre”, nos contam também 

ciclistas, skatistas, velejadores, surfistas e até corredores. O espaço aberto, 

o vento, as pipas, as velas, os saltos e voos. "O homem é uma criação do 

desejo, não uma criação da necessidade" (Bachelard, 1964, p. 16). Assim a 

técnica atende aos desejos da vontade.  Ela é fundamental para esta 

percepção de liberdade. O domínio técnico é capaz de aceder à liberdade 

pelo movimento, corporificando-a. 

No caso dessa sensação, ela evoca, por si só, algumas imagens. O 

elemento aéreo e a liberdade estão na leveza de imagens resplandecentes 

ao alto, ascensionais. Constelam-se entre pássaros e flechas. A imaginação 

e toda a constelação do imaginário desempenham um papel central, pois 

não é um estado, mas "a própria existência humana" (Bachelard, 1988, 

p.11). 

Bachelard dá à imaginação o status de uma fonte de conhecimento 

corpóreo - ativada pelos sentidos e pelas coisas do mundo. A imaginação dá 

vida ao imaginário, que, por sua vez, dá vida às imagens. Ao contrário de 

Sartre (1950), para quem a imaginação é racional e representativa, ou de 

Jung (1932), para quem os arquétipos se movem em nossa mente entre o 

inconsciente e o consciente, a imaginação de Bachelard é corporificada. 

Diante da impossibilidade de separar o homem racional do homem sensível, 

ou da separação sujeito-objeto no caso da ciência, Bachelard busca olhar as 

coisas como novidade, como espanto, como experiência. Nesse momento, 

a partir da obra "A Poética do Espaço" (publicada em 1957), a fenomenologia 

começa a figurar como uma forma de olhar para essas imagens. Este artigo 

baseia-se em obra anterior, O Ar e os Sonhos (Bachelard, 1988), onde a 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 133-162 

Entre o Lazer e o Esporte: saberes aéreos da arqueria indígena e tradicional 

Soraia C. Saura; Ana C. Zimmerman; Teresa O. Lacerda 144 

 

 

 

imagem do arco e flecha é apontada como recorrente e mais, com 

simbolismos que, embora suscitados pelo filósofo a partir do método 

psicanalítico, já deixam entrever a abordagem fenomenológica. No esforço 

de "restaurar a subjetividade das imagens" (Bachelard, 1994, p. 22), ou seja, 

de identificar nas imagens elementos de nosso repertório biocultural - a 

humanidade que nos atravessa - a fenomenologia vai se revelando como um 

percurso.  

Assim é que, em no O Ar e os Sonhos (1988), Bachelard identifica a 

imagem da flecha entre imagens primeiras e centrais. "No momento em que 

as imagens formam uma série, elas designam uma matéria primária, um 

elemento básico" (Bachelard, 1988, p. 8).  

É mister salientar que o Esporte entre nossas nações indígenas, 

apresenta-se como um conceito mais ampliado do que internacionalmente 

o próprio termo “Sports” – cuja concepção inclui atividades físicas de esporte 

e lazer. Além de jogos e brincadeiras, as populações do território xinguano 

(mas não apenas elas) compreendem nesta concepção suas danças, 

competições, festas, rituais e trabalho comunitário. O esporte se revela, 

portanto, onde parece haver energia corporal envolvida em cruzamento com 

atividades comunitárias comuns. Brincadeiras, jogos, competições, danças-

rituais e mutirões de trabalho foram qualificados enquanto tal: esportes. 

Ainda que se revelem, na prática, em momentos de lazer, também ampliado 

para um outro tipo de concepção que envolve o Bem-Viver (Acosta, 2019). 

Esporte e Lazer indistintamente no caso do Arco e Flecha são capazes de 

reconfigurar, no corpo, imagens de liberdade na velocidade ou no voo, 

também imagens de ascensão e queda, apresentar novidades e 

repercussões internas, intercorpóreas e intersubjetivas. Os professores 

indígenas testemunharam que estas práticas, vivenciadas coletivamente em 

festas, danças, jogos, lutas ou mutirões fortalecem o tecido comunitário, a 

identidade dos povos e a sensação de pertencimento comunitário. 

Os jogos e as brincadeiras não são praticados apenas para o 

desenvolvimento de habilidades motoras ou para a vitória. Temos visto que 

são o locus desse aprendizado perceptual e sensorial, do aprendizado 

relacional sobre si mesmo, sobre o outro e sobre o mundo, com base na 

experiência corporal. Trata-se de um conhecimento que parte de um corpo 

sensível. Este corpo sensível é inaugural da experiência estética (LACERDA, 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 133-162 

Entre o Lazer e o Esporte: saberes aéreos da arqueria indígena e tradicional 

Soraia C. Saura; Ana C. Zimmerman; Teresa O. Lacerda 145 

 

 

 

2012), cuja presença encarnada em um mundo físico participa da 

ambiguidade das coisas (MERLEAU-PONTY, 2004). Reconhecer outrossim 

sentimentos, sensações e afetos tanto para a experiência do mundo, quanto 

para a produção do conhecimento (BACHELARD, 1998) é argumentar contra 

o modelo científico em torno do conhecimento oriundo da razão 

instrumental - cuja epistemologia ocidental enaltece a objetividade como 

pressuposto da verdade.  

 

 

Figura 3 – Atleta indígena Kuikuro, 2022 
Fonte: Soraia Saura/ Acervo pessoal 

 

Além de ensinar os mais jovens, os jogos também podem ser ritos de 

passagem que transformam os jovens em adultos. Como, por exemplo, quando são 

convidados a passar a noite na mata apenas com seu arco e flecha, tendo que 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 133-162 

Entre o Lazer e o Esporte: saberes aéreos da arqueria indígena e tradicional 

Soraia C. Saura; Ana C. Zimmerman; Teresa O. Lacerda 146 

 

 

 

retornar com uma caça grande - como uma anta -, demonstrando, assim, sua 

capacidade de prover o sustento de sua comunidade (KOPENAWA e ALBERT, 2013). 

Bachelard situa a flecha como um item simbólico significativo para toda a 

humanidade, estando relacionada ao elemento aéreo, fundamental para a 

sobrevivência da espécie humana. O ar, que tanto nos faltou durante o período da 

pandemia, também está ausente nas florestas queimadas. Pensadores e mestres 

indígenas (KRENAK, 2020; KOPENAWA e ALBERT, 2013) nos alertam sobre o ar que 

nos falta. Além disso, sobre a relação temporal em um mundo repleto de excessos 

de produtividade. Eles advogam contra o esgotamento dos corpos (KRENAK, 2020; 

HAN, 2010), sobre a necessidade de repensar nossas práticas e atividades, e sobre 

o lazer em uma perspectiva ecológica.  

Para Bachelard o sonho possui função estruturante central à psique. 

Pensadores indígenas alertam para a ausência de sonhos e imaginação no mundo 

contemporâneo e ocidentalizado. Como, sem eles, será possível aventarmos 

outros mundos? Nesse sentido, Bachelard, esse filósofo da ciência, corrobora o 

pensamento indígena: ele centraliza a imaginação como fonte de conhecimento, 

reabilitando um primeiro olhar fenomenológico para as coisas do mundo: sem 

julgamentos, aberto, maravilhado. O olhar do espanto (ZIMMERMANN e SAURA, 

2019). 

 

O alcance do Arco e Flecha 

Os fenômenos aéreos, em particular, fornecerão diretrizes 

muito gerais e importantes para a subida, ascensão e 

sublimação. (Bachelard, 1988, p.09). 

Bachelard e outros estudiosos (Durand, 1997; Ferreira-Santos e 

Almeida, 2012; Garagalza, 2014; Hackerott, Zimmermann e Saura, 2023; 

Ito, Saura e Zimmermann, 2022; Pitta, 2017) exploram essa arqueologia de 

imagens que remonta ao homo sapiens, à observação acurada da natureza, 

às explicações mitológicas. O que atualizamos em nosso repertório como 

novidade sempre que jogamos de novo e de novo? O que o mundo percebido 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 133-162 

Entre o Lazer e o Esporte: saberes aéreos da arqueria indígena e tradicional 

Soraia C. Saura; Ana C. Zimmerman; Teresa O. Lacerda 147 

 

 

 

desperta em nós? Por meio dessa observação precisa e constante, das 

descrições e da redução fenomenológica, as imagens se constelam em 

núcleos estéticos comuns. Quais são as recorrências e as repercussões? 

O arco e a flecha estão entre as imagens mais poderosas da 

humanidade, de acordo com o autor (1988). Uma tecnologia antiquíssima, 

com algumas das pontas de flechas mais antigas encontradas em cavernas 

na África do Sul e datadas de cerca de 64.000 anos atrás (Ludovic Slimak et 

al, 2022). Cientistas acreditam que o arco e a flecha foram fundamentais 

para o desenvolvimento do Homo Sapiens. Com este equipamento, os seres 

humanos teriam sido capazes de abater suas presas a uma distância 

considerável e, ao mesmo tempo, longe de serem atacados. Essa foi a 

primeira maneira de caçar com segurança e fornecer mais proteína para seu 

coletivo (Mckie, 2022). Além disso, "caçar com arco e flecha requer um 

intrincado planejamento em várias etapas. Coleta de materiais, preparação 

de ferramentas e uma série de habilidades sociais e de comunicação 

inovadoras". (Beckwell et al, 2018, p.5). 

Os povos indígenas atualizam seus conhecimentos ancestrais sobre o 

arco e a flecha até os dias atuais, familiarizados que estão com os materiais 

do ambiente do entorno. Esse conhecimento lhes permite conhecer a 

flexibilidade e a compressão da madeira das árvores para a fabricação do 

arco. Da mesma forma, são necessários materiais específicos para as 

cordas, para as pontas das flechas e ainda, para a haste da flecha. Os filetes 

de madeira devem ser cortados e afiados, tornando-se leves e resistentes. 

Muitas vezes, o alinhamento da madeira é feito com fogo e água. É 

admirável, sendo um artefato artesanal, que as flechas sejam tão retas e 

afiadas, o que aumenta seu poder de precisão. Feitas à mão até os dias de 

hoje, laminadas na faca. As penas e os itens de amarração são componentes 

importantes para a estabilidade do voo da flecha. E as pinturas revelam as 

diferentes cosmologias. 

 

 

 

 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 133-162 

Entre o Lazer e o Esporte: saberes aéreos da arqueria indígena e tradicional 

Soraia C. Saura; Ana C. Zimmerman; Teresa O. Lacerda 148 

 

 

 

 

Figura 4 – Mulheres indígenas no acampamento Terra Livre 
Fonte: Marcelo Camargo / Agência Brasil5 

 

É sintomático que sempre sejam as penas o material escolhido para a 

amarração nas pontas. Poderiam ser de qualquer outro material, entre 

tantos encontrados na floresta. Outras matérias-primas podem realizar o 

peso necessário na ponta da flecha, como os materiais de silicone que os 

atiradores esportivos profissionais utilizam atualmente. Poderiam ser 

cordas e cipós, que desempenhariam a mesma função anatômica e 

biodinâmica de inserir um peso na parte de trás da flecha. No entanto, se a 

flecha infere o voo, como argumenta Bachelard (1988), o maior simbolismo 

deste voo estaria contido nas penas de pássaros. Para ele, o voo é a própria 

imagem da ação da flecha. A flecha representa bem a imagem dinâmica do 

voo, e as penas só a amplificam. E para o filósofo: "O voo é uma beleza 

primordial para a imaginação dinâmica." (Bachelard, 1988, p.66).  

Entre as penas, temos as leves e as pesadas. Para as flechas, são 

selecionadas as mais bonitas – em todo equipamento a dimensão do belo 

importa. "Uma flecha é rápida e reta. Como sua imagem reúne 

adequadamente essas duas qualidades, ela é um ponto de partida 

dinâmico”. (Bachelard, 1988, p.59) O arquitecto Álvaro Siza afirma que ‘a 

                                       
5

 Disponível em: https://agenciabrasil.ebc.com.br/fotos   

https://agenciabrasil.ebc.com.br/fotos


Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 133-162 

Entre o Lazer e o Esporte: saberes aéreos da arqueria indígena e tradicional 

Soraia C. Saura; Ana C. Zimmerman; Teresa O. Lacerda 149 

 

 

 

beleza é o auge da funcionalidade’ (Belogolovsky, 2017, s/p). E a beleza 

deve ser funcional a fim de não prejudicar a eficácia do movimento. As 

flechas, certeiras e velozes reunem duas qualidades dinâmicas (Bachelard, 

1988). 

O caráter utilitário do arco e flecha é evidente: para a caça e para a 

guerra. Mas nada explica ou justifica o fato de que nossas nações indígenas 

não usem armas de fogo ainda em 2024. Elas têm acesso a essas armas, 

mas optam por dispensá-las sempre que o contexto permite. Consideram-

nas barulhentas para a floresta e perigosas para estar na comunidade, 

parecendo decorrer daqui uma quase pedagogia estético-ética, que se 

expressa na relação de intimidade e de harmonia com o ambiente, 

valorizando e celebrando a beleza da terra que os acolhe, numa espécie de 

integridade estética. Enquanto isso, arcos e flechas estão nas mãos de 

crianças, adultos e idosos, revelando outro aspecto dos jogos indígenas: seu 

caráter intergeracional, presente também em outros jogos tradicionais 

(Saura e Zimmermann, 2021). É importante manusear bem o conjunto que 

forma este equipamento - para fins concretos, educacionais ou míticos. 

Assim, o arco e flecha e suas variedades revelam a prática intercorporal da 

relação homem-mundo: o mundo como a tela, na qual o arqueiro esboça e 

pinta pelo movimento, que se oferece à apreciação estética, sendo de uma 

beleza ímpar acompanhar lançamentos-rituais nas aldeias, por exemplo, 

aqueles que homenageiam grandes espíritos de outrora, onde toda a 

comunidade lança suas flechas ao céu. 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 133-162 

Entre o Lazer e o Esporte: saberes aéreos da arqueria indígena e tradicional 

Soraia C. Saura; Ana C. Zimmerman; Teresa O. Lacerda 150 

 

 

 

 

Figura 5 – David Karai Guarani Mbya, criança indígena que sonha em ser 

um grande guerreiro 
Fonte: Soraia Saura/ Arquivo pessoal 

 

O valor estético do arco e da flecha, decorre também da plêiade de 

formas possíveis: cada uma das 305 nações indígenas do Brasil tem seu 

tipo, com grafismos que representam uma nação e cultura específica, assim 

como seus valores e cosmologias expressos em sua arte. Isso é uma 

questão, por exemplo, em situações de uniformização da prática. Como nos 

eventos dos Jogos dos Povos Indígenas. Com quais equipamentos iremos 

competir? Em outros países, a padronização da arqueria tradicional também 

é vista como um dilema, como no caso da Coreia (Na, 2019). Dentre as 

nossas nações (mas não só elas), arcos e flechas são confeccionados para 

as mais diferentes finalidades: pescar, caçar, brincar e para fins rituais. Cada 

um deles é uma obra de arte. Os objetos utilitários não estão dissociados 

de uma experiência estética. No Brasil, o equipamento adquire formas 

multivariadas: são grandes e às vezes gigantes, podem ser pequenos e ainda 

assim muito poderosos, ou apenas para brincadeiras de criança. Para fins 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 133-162 

Entre o Lazer e o Esporte: saberes aéreos da arqueria indígena e tradicional 

Soraia C. Saura; Ana C. Zimmerman; Teresa O. Lacerda 151 

 

 

 

rituais, são os arcos mais fortes, com flechas que voam mais longe: prestam 

homenagem aos espíritos do céu. 

Os alvos para treinamento podem ser cestos pendurados ao vento, 

balançando: são mais difíceis de acertar. Também presenciamos o 

lançamento de discos de palha pelo chão, que as crianças miram como se 

fossem animais ou peixes em movimento. Os acertos são comemorados - 

as crianças estão ficando fortes e espertas. Elas precisam aprender a fabricar 

o equipamento e a usá-lo bem, e aqui estão contidos os valores estético-

éticos da caça sustentável. Não se flecha animais à toa, por qualquer motivo. 

E o bom caçador, argumenta Kopenawa, lança uma flecha certeira visando 

diminuir o sofrimento animal. Também são comuns entre as crianças as 

brincadeiras de atirar pequenos dardos uns nos outros: eles exigem a 

habilidade de se esquivar da flecha lançada pelos amigos, que vem rápida e 

certeira no ar. Destaca-se aqui a afinidade entre o lúdico e o estético 

(Huizinga, 2019). Em termos de relações intercorporais, a arqueria continua 

a produzir sentidos, sendo um importante equipamento para a interação 

homem-mundo e se relacionando com uma infinidade de corpos, épocas e 

culturas.  

Essa mesma força se manifesta em termos simbólicos. O arco e a 

flecha figuram como componentes de mitologias em todo o mundo. Entre 

nossas populações indígenas, eles estão nas mãos de homens e mulheres, 

mas também de espíritos e seres da floresta. Um tiro muda o destino de um 

ser para sempre. A relação mestre-discípulo também aparece nestas 

narrativas. A voz dos mais velhos e sua experiência com o equipamento são 

importantes para os jovens aprendizes.  

Há metas espirituais a serem alcançadas - ficar mais calmo, mais 

concentrado, mais meditativo ou mais silencioso. Se você errar o alvo, mas 

a flecha for mais longe, há significados embutidos. Acertar o alvo é apenas 

uma faceta da prática. A superação dos desejos, a expectativa, o 

autocontrole, a respiração e a sublimação também são mencionados. Para 

Bachelard, não há dúvida sobre as recorrências imagéticas da flecha: 

impulsionada por um arco imponente, forte e firme, a flecha voa. Ela contém 

em si mesma o elemento aéreo, o sonho de voar e o modo de realizá-lo. As 

flechas apresentam a imagem de voos perfeitos. A perfeição manifesta-se 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 133-162 

Entre o Lazer e o Esporte: saberes aéreos da arqueria indígena e tradicional 

Soraia C. Saura; Ana C. Zimmerman; Teresa O. Lacerda 152 

 

 

 

como utopia antropológica. As flechas são a imagem de voos perfeitos 

porque as flechas seriam perfeitas.   

De acordo com o autor, nas imagens de verticalização promovidas 

pelo uso da flecha, encontramos valores morais de coragem associados a 

constelações de imagens ascendentes. Lançar-se ao mundo é difícil, e os 

povos indígenas brasileiros têm agido com base nesses esquemas de 

coragem, pelo menos desde o início da colonização. O arco e a flecha não 

retratam apenas instrumentos de guerreiros e caçadores. Simbolicamente, 

em sua ascensão, elevam os espíritos.  

Antes, o arco e flecha era praticado também em disputas de vida e 

morte. Os professores indígenas costumam afirmar que ainda hoje é uma 

questão de vida ou morte, embora se refiram à vida da cultura e da tradição. 

No entanto, a prática é um treinamento para guerreiros: não como 

antigamente, em que se lutava com um adversário claro, mas para todos os 

esforços necessários que as lutas indígenas conclamam ainda hoje, 

especialmente na dimensão político-social. Há um longo caminho a ser 

percorrido em relação ao reconhecimento dos direitos das populações 

indígenas. A seta, portanto, figura simbolicamente na projeção otimista do 

futuro, na imagem da própria esperança. 

A flecha humana vive não apenas seu elã, mas também seu 

objetivo. Ela vive seu céu. Ao tomar consciência de seu poder 

de ascensão, o ser humano toma consciência de seu destino 

como um todo. Para ser mais exato, ele sabe que é matéria, 

uma substância cheia de esperança. Nessas imagens, a 

esperança parece se tornar tão precisa quanto possível. É um 

destino reto. (Bachelard, 1988, p.60) 

Historicamente, o arco e flecha estão associados a uma sensibilidade 

guerreira por seus esquemas ascensionais. No entanto, falamos também de 

uma sensibilidade refinada, exigida na delicadeza do elemento aéreo. Ana 

Luiza de Mesquita, professora de Tiro com Arco Paralímpico do Comitê 

Paralímpico Brasileiro, enfatiza a realização dos movimentos sofisticados. A 

respiração é tensionada e o ar é preso nos pulmões no momento em que se 

estica o arco. O ar sai dos pulmões juntamente com a flecha, promovendo 

uma sensação de alívio. Ao acompanhar a flecha o sentimento é de 

ampliação e liberdade. No caso do paraolímpico, afirma ela, o deslocamento 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 133-162 

Entre o Lazer e o Esporte: saberes aéreos da arqueria indígena e tradicional 

Soraia C. Saura; Ana C. Zimmerman; Teresa O. Lacerda 153 

 

 

 

da flecha surpreende por sua velocidade e alcance, sendo mais especial 

ainda para aqueles cujo movimento é muitas vezes restrito. Ela diz perceber, 

além disso, que o vigor com que a flecha atinge o alvo também é gratificante para 

aqueles cuja força não é frequentemente reconhecida socialmente.  

Arco e flecha costumam estar nas mãos de guerreiros e caçadores, 

mas, mais do que isso, guerreiros e caçadores com total autocontrole, 

coragem e benevolência. Atletas femininas prosperam no esporte. No 

advento da segunda edição do II Mundial dos Jogos dos Povos Indígenas, a 

vencedora no tiro com arco do evento, dentre todos os participantes, foi 

uma mulher indígena. 

 

Considerações Finais: a flecha aponta para um Bem-

Viver estético 

Voos leves e voos pesados. Em torno desses dois tipos estão 

agrupadas todas as dialéticas da alegria e da tristeza, da 

liberação e da fadiga, da atividade e da passividade, da 

esperança e do arrependimento, do bem e do mal. (Bachelard, 

1988, p.21). 

O neoliberalismo pode desumanizar-nos em detrimento do ouro, da 

terra, da mineração e da ferocidade do dinheiro e das atividades lucrativas. 

Por outro lado, Krenak (2020) fala em defesa de uma cosmovisão dos povos 

originários em que a diversidade e a integração entre os diversos seres da 

natureza dão sentido à vida. Independentemente de políticas públicas, 

direitos adquiridos, modismos e outras questões, nossos povos indígenas 

continuam habitando as florestas com as mesmas características simbólicas 

e sustentáveis.  

Eles trazem a ideia do Bem Viver - um conceito associado a uma 

relação sustentável com a natureza, não separada dela, que inclui visões de 

mundo míticas e um modo de ser integrado ao meio. O conceito de Bem 

Viver (Acosta, 2013), baseia-se na sabedoria tradicional e tem sido 

amplamente considerado como uma alternativa para nossa sociedade 

ocidental. Das nações indígenas, ele foi difundido entre os acadêmicos e 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 133-162 

Entre o Lazer e o Esporte: saberes aéreos da arqueria indígena e tradicional 

Soraia C. Saura; Ana C. Zimmerman; Teresa O. Lacerda 154 

 

 

 

integra as políticas públicas, incluindo as constituições da Bolívia e do 

Equador (Altmann, 2014).   

O Bem Viver difere da ideia ocidental de bem-estar, que se concentra 

no acesso a bens, serviços e riqueza – um ideário do capitalismo que não 

previa em sua concepção o esgotamento de recursos naturais. Nesse 

sentido, o Bem Viver pode ser considerado uma utopia, mas tem sido 

praticado por essas populações, que não prejudicam o planeta, apesar de 

habitarem o mundo desde o início dos tempos. Sobretudo no Brasil – o país 

mais sociodiverso e biodiverso do mundo – estes coletivos desempenham 

um papel central, na medida em que protegem as áreas da atuação de 

fatores externos. Tratam-se de cosmovisões que não objetivam o lucro e a 

produtividade, mas a manutenção de um sistema ecocentrado e 

notadamente comunitário.  

Essas cosmovisões estão presentes em suas práticas, sempre mítico-

simbólicas. Merleau-Ponty (1962) nos auxilia a compreender como 

percebemos o mundo, Bachelard, o simbolismo das imagens. No entanto, 

são as comunidades que produzem estes conhecimentos perceptivos e 

míticos, atualizando-os até hoje. Vimos como o fortalecimento comunitário 

e identitário se dão em atividades cotidianas e coletivas de Esporte e Lazer. 

Jogando, brincando, realizando festas e rituais, além dos mutirões 

comunitários, nossas populações indígenas declaram manter a saúde 

coletiva e alegre da comunidade. Outros estudos anunciam a centralidade 

comunitária (Gomes, 2019).  

Trazem em si um interessante conceito de saúde: comunidade apática 

é uma comunidade que não está saudável. A pessoa saudável está sempre 

se movimentando. A criança saudável, brincando e jogando.  É a saúde 

mesma da comunidade movimentando seus conhecimentos ambientais, 

intergeracionais e intercorpóreos. A partir de um lazer imersivo (ANDRIEU, 

ANO), pensamos em um lazer material, encarnado no mundo. Nesse 

sentido, o arco e a flecha são muito mais do que um jogo. 

O arco e a flecha nos ensinam que temos que ser firmes. 

Inspiram a leveza na vida. Faz-nos pensar na condução aos 

alvos, para onde estamos preparados. O Arco é a nossa vida, 

nossa comunidade. É a base que nos lança ao mundo. Com 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 133-162 

Entre o Lazer e o Esporte: saberes aéreos da arqueria indígena e tradicional 

Soraia C. Saura; Ana C. Zimmerman; Teresa O. Lacerda 155 

 

 

 

equilíbrio de voar no tempo e no espaço. (depoimento de 

Lennon Corezomaé, 2023)
6
 

Como já foi referido anteriormente, o senso comum retrata o tiro com 

arco como um esporte elitista, para poucos. Ou ainda, como um esporte 

tradicional ou exótico. No entanto, a partir de elementos históricos, 

geográficos, intergeracionais e intercorporal, bem como de seu caráter 

utilitário - caçar, pescar, brincar, guerrear ou vencer uma competição -, 

destacamos a carga simbólica atrelada a devaneios ascensionais do voo e 

do alcance, que nos projetam e nos despertam, estando presentes em mitos 

e inúmeras metáforas.  

Em termos perceptivos, trata-se de uma prática aérea que interfere na 

forma como percebemos a distância, o espaço aberto e os materiais. 

Respiramos. Em espaços abertos, se possível. A tensão e a força do arco em 

contraponto à leveza da flecha proporcionam uma polaridade importante 

para as imagens de ascensão – e seu oposto, a queda. Observar o arco e 

flecha nos permite visualizar a potência da sabedoria estética e seus 

elementos simbólicos dentro do escopo do esporte e lazer. Também dos 

jogos tradicionais e ethnoesportes.  

Na tradição, o que permanece é o que ainda faz sentido para tantas 

humanidades que compartilham desta intercorporeidade biocultural, 

repleta de imagens. Assim, vemos como o arco e a flecha atualizam imagens 

e significados para a humanidade como uma herança cuja tradição (Krenak, 

2019) pode guiar nossos passos futuros. 

O arco e a flecha contêm em si, nesse sentido, uma potência e uma 

entrega. Entre o tiro competitivo e o tiro por lazer, o arco e a flecha dialogam 

com a distância, com o alvo, ampliando as qualidades do longe e do alto, 

também de velocidade, avaliação de risco, sentidos aguçados. Este corpo 

sensível é inaugural da experiência estética (Lacerda, 2012).  

Coloca em recursividade o corpo e o mundo. Acorda devaneios 

encarnados em uma experiência compartilhada: os sonhos. Sem um 

                                       

6. Indígena do Povo Umutina-Balatiponé, graduado em educação física e mestre em 

Educação pela UFSCar. Depoimento generosamente oferecido na 2ª edição 

do Curso Sesc de Gestão do Esporte, com o tema “Comunidades Tradicionais e Esporte”, 

em conjunto com a profa. Soraia Chung Saura. 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 133-162 

Entre o Lazer e o Esporte: saberes aéreos da arqueria indígena e tradicional 

Soraia C. Saura; Ana C. Zimmerman; Teresa O. Lacerda 156 

 

 

 

parâmetro objetivo universal, imagens despertam a partir da matéria. Este 

corpo que no mundo se engaja, elabora sentidos compartilhados a partir do 

sensível. O Arco e a Flecha tratam da vida mesma: vida e morte. Ascensão e 

queda, quem vence e quem perde. Bem viver e bem-estar. Lazer imersivo, 

ambiental e material. Quando os arqueiros erguem seus equipamentos para 

o alto e inspiram o ar, o jogo é sobre tudo isso. 

 

Referências 

ACOSTA, Alberto. El Buen Vivir: Sumak Kawsay, una oportunidad 

para imaginar otros mundos. Barcelona: Icaria, 2013. 

ALTMANN, Philipp. Good Life as a Social Movement Proposal for 

Natural Resource Use: The Indigenous Movement in Ecuador. 

Consilience: The Journal of Sustainable Development, v. 10, n.1, p. 

59 – 71, 2013. 

ANDRIEU, Bernard; NÓBREGA, Petrúcia ; TORRES, Laís Saraiva ; 

SILVA, Luiz Arthur Nunes. Emergir na natureza: uma educação para 

a ecologia corporal e lazer emersivo. Revista COCAR, n. 4, p. 09-27, 

2017. 

BACHELARD, Gaston. Air and Dreams: An Essay on the Imagination 

of Movement. Dallas Institute Publications. Dallas, Texas, 1988. 

BACHELARD, Gaston. The Poetics of Space. New York: Orion Press, 

1994. 

BACHELARD, Gaston. The Psychoanalysis of Fire. London, Lowe & 

Brydont: (Prinkrs) Ltd. 1964. 

BACKWELL, Lucinda Ruth; BRADFIELD, Justin; CARLSON, Kristian J.; 

Jashashvili, Tea; Wadley, Lyn; et al.; The antiquity of bow-and-arrow 

technology: evidence from Middle Stone Age layers at Sibudu Cave; 

Antiquity Publications Ltd; Antiquity; 92; 362; 4-2018. 

BELOGOLOVSKY, Vladimir. Entrevista com Álvaro Sisa. 22.01.2017. 

In: ArchDaily. Disponivel em: archdaily.com.br/entrevistas. Acesso 

em 29.01.2024. 

BIANCHI, Enea. Philosophies of Archery. Popular Inquiry: The 

Journal of Kitsch, Camp and Mass Culture, 2:22-37, 2021. 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 133-162 

Entre o Lazer e o Esporte: saberes aéreos da arqueria indígena e tradicional 

Soraia C. Saura; Ana C. Zimmerman; Teresa O. Lacerda 157 

 

 

 

BRASIL, Ministério do Meio Ambiente. A Convenção sobre 

Diversidade Biológica. Brasília: Secretaria de Biodiversidade e 

Florestas (Série Biodiversidade n 1). 2000. Disponível em 

<https://www.mma.gov.br/estruturas/sbf_dpg/_arquivos/cdbport

.pdf> 

CAMARGO, Vera Regina Toledo (Org.); ROCHA FERREIRA, Maria 

Beatriz (Org.); SIMSON, O. R. M. V. (Org.). Jogo, celebração, 

memória e identidade. Reconstrução da trajetória de criação, 

implementação e difusão dos Jogos dos Povos Indígenas no Brasil 

(1996-2009). 1.ed. Campinas: Curt Nimuendajú, 2011. 

CARVALHO, Renata Meirelles Dias de; ECKSCHMIDT, Sandra; 

HORNETT, Elisa; LIMAVERDE, Gabriel; MATTOS, Lia; NASCIMENTO, 

Reinaldo; SAURA, Soraia Chung. A cidade que virou casa 

considerações sobre o brincar livre e espontâneo durante o período 

de isolamento social de 2020. Revista Movimento, v. 28, p. e28073-

e28073, 2022. 

CORDNER, Christopher. The Meaning of Graceful Movement. 

Journal of the Philosophy of Sport, 30:2, 132-143, 2003.  

EDGAR, A. "Football and the Poetics of Space." Sport, Ethics and 

Philosophy 9 (2): 153-165, 2015.  

DAVIS, Paul. "Boxill’s Stylish Ambiguity." Journal of the Philosophy 

of Sport 26 (1): 88-94, 1999. 

DURAND, Gilbert. As estruturas antropológicas do 

imaginário: introdução à arquetipologia geral. São Paulo: Martins 

Fontes, 1997.  

ESIABA, Irobi. O que eles trouxeram consigo? Carnaval e 

persistência da performance estética africana na diáspora.Projeto 

História, São Paulo, n. 44, 2012. 

FASSHEBER, José Ronaldo Mendonça; FREITAG, Liliane da Costa, 

FERREIRA, Maria Beatriz Rocha. Jogos dos Povos Indígenas: um 

“lugar” de negociações sociais. In: GRANO, Beleni; PASSOS, Luis 

Augusto. O Eu E O Outro na Escola. Cuiabá: EDO UFMT. 2008. 

FERNANDES, R. and LACERDA, T.O. "Experiência Estética do 

Nadador: Um Estudo a Partir da Perspectiva de Atletas de Natação 

de Alto Rendimento." Revista Portuguesa de Ciência Desportiva 10 

(1). 2010.  

FERREIRA, Maria Beatriz Rocha. “Jogos dos Povos Indígenas: 

diversidades” em O Público e o Privado, n°16, v. 8: 65-80. 2010. 

http://lattes.cnpq.br/9375567346135888


Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 133-162 

Entre o Lazer e o Esporte: saberes aéreos da arqueria indígena e tradicional 

Soraia C. Saura; Ana C. Zimmerman; Teresa O. Lacerda 158 

 

 

 

<https://revistas.uece.br/index.php/opublicoeoprivado/article/vie

w/2445/2188> 

FERREIRA-SANTOS, Marcos. Cultura Imaterial e Processos 

Simbólicos. Revista do Museu de Arqueologia e Etnologia da USP. 

São Paulo, v.14, p.139-151, 2004. 

FERREIRA-SANTOS, Marcos. & ALMEIDA, Rogério de. Aproximações 

ao Imaginário: bússola de investigação poética. São Paulo: Képos, 

2012. 

FRANCO, Marcel Alvez; SANTOS, Luis Anselmo Menezes; CAMINHA, 

Iraquitan de Oliveira. Subjetividade, corpo e intercorporeidade a 

partir da fenomenologia de Merleau-Ponty. Holos (S.L.) v. 8, p.1-13, 

2020 

GARAGALZA, Luis, “Tras las huellas de Hermes: la hermenéutica 

simbólica como contribución a los estudios del imaginario”, en 

Cadernos de Educação, n. 14, 2014. 

GERMANO, Beta. Site Arte que Acontece. MAM de São Paulo abre 

coletiva de Arte Indígena e Contemporânea. Disponível em: 

https://www.artequeacontece.com.br/jaider-esbell-assina-a-

curadoria-de-mostra-de-arte-indigena-contemporanea-no-mam-de-

sao-paulo/. Acesso: 10.09.2023. 

GUIM, Ursula Kle. The Carrier Bag Theory of Fiction. In: Dancing at 

the Edge of the World – Thoughts on Words, Women, Places. New 

York: Ed. Grove Press, 1986. 

GOMES, Fabio José Cardias. Ethnosport Psychology: A model of 

traditional games of indigenous people of the Eastern 

Amazon. International Journal of Ethnosport and Traditional 

Games, n. 2, p. 63-75, 2019. 

HAN, Byung-Chul. The burnout society. Library of Congress. Printed 

in the United States of America. 2010.  

HACKEROTT, M. A.; ZIMMERMANN, Ana C.; SAURA, S. C. Elementos 

do tradicional na vela esportiva. Revista Portuguesa de Ciências do 

Desporto, v.17, p.65 - 77, 2017. Available at: 

http://www.fade.up.pt/rpcd/_arquivo/artigos_soltos/2017-

2/05.pdf 

HACKEROTT, Maria Altimira; ZIMMERMANN, Ana Cristina; SAURA, 

Soraia Chung. The phenomenology of image and enthusiasm for 

the experience of foiling sailboats. Leisure Studies, v. 1, p. 1-12, 

2023.Available at: 

https://www.artequeacontece.com.br/jaider-esbell-assina-a-curadoria-de-mostra-de-arte-indigena-contemporanea-no-mam-de-sao-paulo/
https://www.artequeacontece.com.br/jaider-esbell-assina-a-curadoria-de-mostra-de-arte-indigena-contemporanea-no-mam-de-sao-paulo/
https://www.artequeacontece.com.br/jaider-esbell-assina-a-curadoria-de-mostra-de-arte-indigena-contemporanea-no-mam-de-sao-paulo/
http://www.fade.up.pt/rpcd/_arquivo/artigos_soltos/2017-2/05.pdf
http://www.fade.up.pt/rpcd/_arquivo/artigos_soltos/2017-2/05.pdf


Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 133-162 

Entre o Lazer e o Esporte: saberes aéreos da arqueria indígena e tradicional 

Soraia C. Saura; Ana C. Zimmerman; Teresa O. Lacerda 159 

 

 

 

https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/02614367.2023.2

182343 

HUIZINGA, Johan. Homo Ludens: o jogo como elemento da cultura. 

São Paulo> ed. Perspectiva, 2019. 

INSTITUTO BRASILEIRO DE GEOGRAFIA E ESTATÍSTICA (IBGE). Censo 

Brasileiro de 2010. Rio de Janeiro: IBGE, 2012. 

ITO, Eric Sioji; SAURA, Soraia Chung; ZIMMERMANN, Ana Cristina. 

Between chaos and the cosmos: the imaginary of traditional 

climbing. World Leisure Journal, v.64, 4, 2022. Available at 

https://doi.org/10.1080/16078055.2022.2125569.  

JUNG, C. G., Métamorpboses et symboles de Ia libido. Montaigne, 

Paris, 1932. 

KOPENAWA, Davi; ALBERT, Bruce. The Falling Sky: words of a 

Yanomami Shaman. Harvard University Press: London, UK. 2013. 

KRENAK, Ailton. Ideas to Postpone the End of the World. Anansi 

International. Toronto, CA. 2020. 

LACERDA, Teresa Oliveira. "Elementos para a Construção de uma 

Estética do Desporto." Dissertação de Doutoramento. Porto: FCDEF-

UP, 2002. 

LACERDA, Teresa Oliveira ; MUMFORD, Stephen. The Genious in 

Arte and in Sport : a contribution to the investigation of Aesthetics 

of Sport, Journal of the Philosophy of Sport, 37 :2, 182-193, 2010. 

LACERDA, Teresa Oliveira. Uma aproximação Estética ao Corpo 

Desportivo. Revista Portuguesa de Ciência do Desporto. 7(3), 2007.  

LACERDA, T. O. “Education for the Aesthetics of Sport in Higher 

Education in the Sports Sciences – The Particular Case of the 

Portuguese-Speaking Countries” In :Journal of the Philosophy of 

Sport, n.39, vol. 2: 235-250. 2012. 

LUDOVIC SLIMAK et al. Modern Human Incursion into Neanderthal 

territories 54.000 years ago at Mandrin, France. Sci. Adv. 8 

eabj9496, 2022. 

MAFFESOLI, Michel. O Elogio da Razão Sensível. São Paulo: Vozes, 

2001. 

MARTINKOVÁ, Irena; PARRY, Jim. An Introduction to the 

Phenomenological Study of Sport. Sport, Ethics and Philosophy, v. 

5, n. 3, p. 185-201, 2011. 

https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/02614367.2023.2182343
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/02614367.2023.2182343
https://doi.org/10.1080/16078055.2022.2125569


Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 133-162 

Entre o Lazer e o Esporte: saberes aéreos da arqueria indígena e tradicional 

Soraia C. Saura; Ana C. Zimmerman; Teresa O. Lacerda 160 

 

 

 

MACKIE, Robin. How archery was vital to the survival of early 

humans. The Observer. 16 Apr 2022. Availeble at: 

https://www.theguardian.com/observer. 

MENEZES, Paula Mendonça de. Corpo preparado, alma protegida: 

jeitos de cuidar e modos de aprender no crescimento da criança 

Yudja. 2017. Dissertação (Mestrado em Educação) - Faculdade de 

Educação, Universidade de São Paulo, São Paulo, 2017. 

doi:10.11606/D.48.2018.tde-30012018-141536.  

MERLEAU-PONTY, Maurice.Phenomenology of perception. London: 

Routledge, 1962. 

NA, Young Il. Popularization and Globalization of Traditional Archery. 

In: Anais da Sociedade Coreana de Dança vol. 2,  22-31. 2019.  

NOBREGA, Terezinha Petrucia da. Corporeidades: inspirações 

merleau-pontianas. Natal: IFRN, 2016. 

PLATCHIAS, Dimitris. “Sport is Art”. European Journal of Sport 

Science. 3 (4): 1-18, 2003.  

PITTA, Danielle Perin Rocha. Iniciação à teoria do imaginário de 

Gilbert Durand. 2.ed. Curitiba: CRV, 2017.  

RECOURS, R. "You Can Fly. You Belong to the Sky.” Le Plaisir 

Onirique dans la Pratique des Sports D’hiver. In: Frédéric 

Monneyron. Sport et Imaginaire. Presses Universitaires de la 

Méditerranée, 204 p. ISBN 978-2-36781-032-4, 2013. 

SARTRE, Jean-Paul, L 'imagination.P. U. F, Paris, 1950. 

SAURA, Soraia Chung; CARVALHO, Renata Meirelles Dias de. 

Brincantes e Goleiros: considerações sobre o brincar e o jogo a 

partir da fenomenologia da imagem. In: Correia, W.R; Muglia-

Rodrigues, B. (orgs) Educação Física no Ensino Fundamental: da 

inspiração à ação. 1ed. São Paulo: Fontoura, v. 1, p. 35-60. 2015.  

SAURA, Soraia Chung; ECKSCHMIDT, Sandra; ZIMMERMANN, Ana 

Cristina. Ensaio sobre um princípio fenomenológico da imagem: As 

Árvores e as Crianças. Revista Brasileira de Educação Física e 

Esporte, v.33, p.9-14, 2019.  

SAURA, Soraia Chung; ZIMMERMANN, Ana Cristina. Traditional 

Games. São Paulo: Selo Pirata, Laços, 2016. 

SAURA, Soraia Chung; ZIMMERMANN, Ana Cristina. Traditional 

sports and games: intercultural dialog, sustainability, and 

empowerment. Frontiers in Psychology, v. 22, p. 32-60, 2021. DOI: 

https://www.theguardian.com/observer


Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 133-162 

Entre o Lazer e o Esporte: saberes aéreos da arqueria indígena e tradicional 

Soraia C. Saura; Ana C. Zimmerman; Teresa O. Lacerda 161 

 

 

 

https://doi.org/10.3389/fpsyg.2020.590301 

TAKÁCS, F. "Sport Aesthetics and Its Categories." Sport Science 

Review 12: 27-32. 1989.  

VINHA, Marina; FERREIRA, Maria Beatriz Rocha. Evento 

nacional―Jogos dos Povos Indígenas‖, jogos tradicionais e 

processos de esportização. SIMPÓSIO NACIONAL DE HISTÓRIA, v. 

23, 2005. 

ZIMMERMANN, Ana Cristina; SAURA, Soraia Chung. Les savoirs 

oubliés: corps, tradition et l’environnement dans les  communautés 

brésiliennes et latino-américaines, Recherches & éducations [En 

ligne], HS | Juillet 2020. Available at: 

http://journals.openedition.org/rechercheseducations/9147 

ZIMMERMANN, Ana C.; ITO, Eric Sioji; SAURA, Soraia Chung. The 

perception of plenitude in sustainable climbing: Body ecology for 

an ethics of care. STAPS. Sciences et Techniques des Activités 

Physiques et Sportives., v. 132, n. 2, p.15 - 25, 2021. Available at: 

https://www.cairn.info/revue-staps-2021-2-page-15.htm 

ZIMMERMANN, Ana C.; SAURA, Soraia Chung. Body, environment 

and adventure: experience and spatiality. Sport, Ethics and 

Philosophy., v.11, p.155 -168, 2017. Available at: 

http://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/17511321.2016.1

210207. 

ZIMMERMANN, Ana C.; SAURA, Soraia Chung. Corpo e espanto na 

filosofia de Merleau-Ponty In: Merleau-Ponty e a Educação Física. São 

Paulo: Liber Arts, v.1, p. 119-132, 2019. 

ZIMMERMANN, Ana; ANDRIEU, Bernard. Body ecology and emersive 

exploration of self: The case of extreme adventurers. Sport, Ethics 
and Philosophy, v. 15, n. 4, p. 481-494, 2021. 

 

 

 

 

 

 

 

https://doi.org/10.3389/fpsyg.2020.590301
http://journals.openedition.org/rechercheseducations/9147
https://www.cairn.info/revue-staps-2021-2-page-15.htm


Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 133-162 

Entre o Lazer e o Esporte: saberes aéreos da arqueria indígena e tradicional 

Soraia C. Saura; Ana C. Zimmerman; Teresa O. Lacerda 162 

 

 

 

Soraia Chung Saura 
Bacharel em Filosofia pela FFLCH-USP (1996). Mestrado e Doutorado em 

Antropologia do Imaginário pela Faculdade de Educação da Universidade de São 

Paulo com a tese: Planeta de Boieiros, culturas populares e educação de 

sensibilidade no imaginário do Bumba-meu-boi.(2008). Realizou pesquisa de Pós 

doutorado como Professora Visitante Senior na Universidade do Porto na área de 

Estética do Esporte (Filosofia do Esporte), com bolsa CAPES/PRINT Programa 

Institucional de Internacionalização (2024). Professora Doutora, no Departamento 

de Pedagogia do Movimento do Corpo Humano da Escola de Educação Física e 

Esportes da Universidade de São Paulo (2010). Desenvolve pesquisas na área da 

Filosofia do Esporte, na interface com os Estudos do Imaginário. Dentre os temas 

de investigação estão o Brincar Livre com o Território do Brincar; os Jogos 

Tradicionais e Ethnoesportes, as Festas e as Manifestações de Comunidades 

Tradicionais; o Lazer e outros modos de viver o Esporte e a diversidade. 

E-mail: soraiacs@usp.br  

Currículo lattes: http://lattes.cnpq.br/3190982691700175  
 

Ana Cristina Zimmermann 
Graduação em Educação Física pela Universidade Federal de Santa Maria (1995), 

especialização em Recreação, Lazer e Animação Sócio-Cultural pela Universidade 

Estadual de Londrina (1997), mestrado em Educação Física pela Universidade 

Federal de Santa Catarina/UFSC (2001) e doutorado em Educação pela USFC 

(2010), com estágio no Exterior (Bolsa Capes/PDEE), University of Nottingham. 

Realizou pesquisa de Pós-doutorado como professora visitante na Université Paris-

Decartes/UFR STAPS (Sciences et Techniques des Activités Physiques et Sportives) 

com bolsa Capes/Print (Programa Institucional de Internacionalização). Trabalha 

com Ensino Superior em Educação Física, com ênfase nas dimensões socioculturais 

e filosóficas do movimentar-se, em especial nos seguintes temas: corporeidade, 

jogo, aventura, jogos tradicionais, ensino. Atualmente é professora na Escola de 

Educação Física e Esporte da Universidade de São Paulo. 

E-mail: ana.zimmermann@usp.br  

Currículo lattes: http://lattes.cnpq.br/9176730729451504  
 

Teresa Oliveira  Lacerda 
Doutora em Ciências do Desporto, desde 2002, com a tese intitulada Elementos   

para a construção de uma Estética do Desporto. É professora na Faculdade de 

Desporto da Universidade do Porto, Portugal, onde é  regente  de várias  unidades  

curriculares  nos cursos  dos  diferentes ciclos de  estudos. É responsável pela 

criação e desenvolvimento da  unidade  curricular  de  estética  do  desporto 

presente em diversos cursos. As suas áreas de ensino são a estética do desporto, 

a história do  desporto e  o  pensamento  contemporâneo,  constituindo  a  estética  

do  desporto  a  sua  área  principal  de  investigação. 

E-mail: tlacerda@fade.up.pt 

Orcid: https://orcid.org/0000-0003-0269-6235  

 

 

 

 

 

 

Recebido para publicação em novembro de 2024. 

Aprovado para publicação em fevereiro de 2025. 

mailto:soraiacs@usp.br
http://lattes.cnpq.br/3190982691700175
mailto:ana.zimmermann@usp.br
http://lattes.cnpq.br/9176730729451504
mailto:tlacerda@fade.up.pt
https://orcid.org/0000-0003-0269-6235


Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 163-184 

 
 

 

A construção política de etnoesporte e 

atividade física em territórios indígenas e 

urbanos  

 

The political construction of ethnosports and 

physical activity in indigenous and urban territories 

 

La construcción política del etnodeporte y la 

actividad física en territorios indígenas y urbanos 

 

Everson Carlos da Silva 

Universidade de São Paulo 

everson.indio@alumni.usp.br  

 

Resumo: Durante o período de 2003 a 2010, tive o privilégio de me 

envolver ativamente no universo indígena. Tive a oportunidade de 

entrar em contato com pensadores notáveis das diversas culturas 

indígenas. Nessa jornada, como profissional da área de educação 

física e esporte, fui um dos pioneiros a explorar esse território tão 

próximo, mas ainda desconhecido para muitos. Nessas andanças 

pelas aldeias, aprendi que os povos indígenas desejam a inclusão na 

educação e diferenciada, focada nos valores de suas culturas. Em 

minhas jornadas, aprendi que, apesar de todo o preconceito e 

racismo enfrentados pelos povos indígenas, esses brasileiros 

simplesmente desejam apenas serem eles mesmos.  

Palavras-chave: Etnoesporte. Corrida de toras. Semana do Meio 

Ambiente da USP.   

      

Abstract: Between 2003 and 2010, I had the privilege of actively 

engaging with the indigenous world. During this period, I had the 

opportunity to connect with remarkable thinkers from various 

mailto:everson.indio@alumni.usp.br


Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 163-184 

Revista Territorial. ISSN: 2317-0360 

 

 

 

indigenous cultures. On this journey, as a professional in the field of 

physical education and sports, I was one of the pioneers in exploring 

this territory—so close yet still unknown to many. During my visits 

to indigenous villages, I learned that indigenous peoples seek 

inclusion in education, but in a differentiated way, one that focuses 

on the values of their cultures. Throughout my journeys, I came to 

understand that, despite all the prejudice and racism they face, these 

Brazilians simply wish to be themselves. 

Keywords: Ethnosports. Log racing. Environment Week at USP. 
 

Resumén. Entre 2003 y 2010, tuve el privilegio de involucrarme 

activamente en el mundo indígena. Durante este período, tuve la 

oportunidad de conectar con pensadores notables de diversas 

culturas indígenas. En este viaje, como profesional en el área de 

educación física y deportes, fui uno de los pioneros en explorar este 

territorio, tan cercano y, al mismo tiempo, aún desconocido para 

muchos. Durante mis visitas a las aldeas indígenas, aprendí que los 

pueblos indígenas buscan inclusión en la educación, pero de una 

manera diferenciada, centrada en los valores de sus culturas. A lo 

largo de mis recorridos, comprendí que, a pesar de todo el prejuicio 

y racismo que enfrentan, estos brasileños simplemente desean ser 

ellos mismos. 

Palabras clave: Etnodeporte. Carrera de troncos. Semana do Ambiente 

da USP. 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 163-184 

A construção política de etnoesporte e atividade física em territórios... 

Everson Carlos da Silva 165 

 

 

 

Introdução 

Em 2002, enquanto caminhava pelos corredores da Escola de 

Educação Física e Esporte da USP, fui abordado por um colega que veio me 

falar sobre os Jogos dos Povos Indígenas, que seriam realizados em Campo 

Grande (MS). Animado com a ideia, embarquei nessa experiência ao lado 

desse amigo e de um colega alemão que fazia intercâmbio na USP.   

Esse evento despertou meu interesse de forma profunda e, a partir 

daquele dia, iniciei uma jornada que se estenderia até 2012 e que, de certa 

forma, ainda ressoa nos dias de hoje. Atualmente, minhas atividades 

profissionais estão mais voltadas para a área da preparação física. 

Nesta foto (Figura 1), está o registro da minha primeira grande empreitada. 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Figura 1 – Jogos dos Povos Indígenas, Campo Grande (MS) – 2002 

Fonte: acervo próprio. 

 

 

 

Fundamentação 

A cultura corporal de movimento é um conceito amplo que engloba 

práticas corporais historicamente produzidas e culturalmente significativas, 

como danças, jogos, lutas, ginásticas e modalidades esportivas. Essas 

atividades são transmitidas de geração em geração, moldando a identidade 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 163-184 

A construção política de etnoesporte e atividade física em territórios... 

Everson Carlos da Silva 166 

 

 

 

cultural e influenciando a relação dos indivíduos com o corpo, o movimento 

e a atividade física. 

Já o etnoesporte refere-se a práticas esportivas enraizadas nas 

tradições culturais, costumes e valores de um determinado grupo étnico ou 

comunidade. Essas modalidades são frequentemente vivenciadas em 

contextos locais como forma de celebração cultural e preservação da 

memória coletiva, sendo igualmente transmitidas ao longo das gerações. 

Embora esses conceitos estejam interligados, a cultura corporal de 

movimento abrange todas as práticas corporais com relevância histórica e 

cultural, enquanto o etnoesporte foca especificamente nas manifestações 

esportivas ligadas a tradições culturais. Ambos refletem as crenças, os 

valores e as tradições de uma sociedade, servindo como meios de 

entretenimento, lazer, expressão cultural e preservação do patrimônio 

imaterial. No Brasil, a Constituição Federal de 1988, em seu artigo 217 

garante: 

Art. 217. É dever do Estado fomentar práticas desportivas 

formais e não formais, como direito de cada um, observados: 

IV - A proteção e o incentivo às manifestações desportivas de 

criação nacional. 

O inciso IV do artigo 217 determina ao poder público o dever de 

proteger e incentivar as manifestações desportivas de criação nacional. 

Portanto, é importante adotar medidas que estimulem e valorizem a prática 

das manifestações desportivas como forma de promover atividades que 

valorizem a cultura brasileira.  

É fundamental destacar que as práticas desportivas indígenas são, 

muitas vezes, uma forma de preservar sua cultura, história e identidade. 

Dessa forma, é necessário que o Estado adote políticas públicas que 

promovam o acesso e o incentivo às práticas desportivas indígenas, a fim 

de garantir seus direitos culturais e promover a inclusão social desses 

povos. 

É importante destacar que as manifestações desportivas dos povos 

tradicionais são amplamente amparadas pelo artigo 215 da Constituição 

Federal de 1988 (BRASIL, 1988), que trata especificamente da proteção e 

valorização da cultura. Conforme destacado abaixo: 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 163-184 

A construção política de etnoesporte e atividade física em territórios... 

Everson Carlos da Silva 167 

 

 

 

Art. 215. O Estado garantirá a todos o pleno exercício dos 

direitos culturais e acesso às fontes da cultura nacional, e 

apoiará e incentivará a valorização e a difusão das 

manifestações culturais. 

§ 1º O Estado protegerá as manifestações das culturas 

populares, indígenas e afro-brasileiras, e das de outros 

grupos participantes do processo civilizatório nacional. 

§ 3º A lei estabelecerá o Plano Nacional de Cultura, de 

duração plurianual, visando ao desenvolvimento cultural do 

País e à integração das ações do poder público que conduzem 

à: 

I - Defesa e valorização do patrimônio cultural brasileiro; 

II - Produção, promoção e difusão de bens culturais; 

III - Formação de pessoal qualificado para a gestão da cultura 

em suas múltiplas dimensões; 

IV - Democratização do acesso aos bens de cultura; 

V - Valorização da diversidade étnica e regional. 

§ 4º A lei estabelecerá as condições de acesso aos recursos 

públicos da cultura, incentivando a valorização e a difusão 

das manifestações culturais. 

§ 5º É facultado aos Estados e ao Distrito Federal vincular a 

fundo estadual de fomento à cultura até cinco décimos por 

cento de sua receita tributária líquida, para o financiamento 

de programas e projetos culturais. 

Não podemos deixar de destacar que, além de serem consideradas 

esportes de criação nacional e representarem uma identidade cultural, as 

manifestações esportivo-culturais dos povos indígenas possuem uma 

relação intrínseca e histórica com o meio ambiente. Os povos indígenas 

desempenham um papel de destaque na questão ambiental global. 

As práticas esportivas indígenas muitas vezes estão ligadas à conexão 

e ao respeito pela natureza e ao reconhecimento da interdependência entre 

os seres humanos e o meio ambiente. Os povos indígenas possuem 

conhecimentos tradicionais sobre o uso sustentável dos recursos naturais, 

a preservação dos ecossistemas e a importância da harmonia entre os seres 

humanos e a natureza. 

A Agenda 21, um documento produzido durante a Conferência das 

Nações Unidas sobre Meio Ambiente e Desenvolvimento realizada em 1992, 

no Rio de Janeiro, buscou estabelecer um plano global de ação para o 

desenvolvimento sustentável. Essa abordagem se refere a um tipo de 

desenvolvimento que atende às necessidades presentes sem comprometer 

as gerações futuras. 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 163-184 

A construção política de etnoesporte e atividade física em territórios... 

Everson Carlos da Silva 168 

 

 

 

Dentro da Agenda 21, é dada uma ênfase especial à importância dos 

povos indígenas como agentes fundamentais na busca pelo 

desenvolvimento sustentável. Em sua seção 26, intitulada "Reconhecimento 

e fortalecimento do papel dos povos indígenas e de suas comunidades", a 

Agenda 21 afirma que: 

26.1. Os povos indígenas e suas comunidades, com suas 

tradições, conhecimentos e práticas, contribuíram e 

continuam contribuindo para a conservação e o manejo 

sustentável dos ecossistemas em que vivem. Suas práticas e 

conhecimentos tradicionais devem ser valorizados e 

respeitados, e sua participação deve ser promovida nos 

processos de desenvolvimento e planejamento em que 

estiverem envolvidos. 

26.2. Os Estados devem reconhecer, respeitar e proteger os 

direitos dos povos indígenas e suas comunidades sobre as 

terras, os territórios e os recursos naturais que 

tradicionalmente possuem, ocupam ou utilizam. Devem 

também promover a participação desses povos nos processos 

de tomada de decisão que afetem seus interesses e suas 

comunidades. 

26.3. Os Estados devem adotar medidas para promover o 

desenvolvimento sustentável das terras e recursos dos povos 

indígenas e suas comunidades, levando em conta suas 

necessidades, visões e prioridades. Devem também apoiar a 

capacitação e a autonomia desses povos, para que possam 

participar plenamente dos processos de desenvolvimento e 

manejo dos recursos naturais em suas terras e territórios. 

26.4. Os Estados devem respeitar e valorizar a diversidade 

cultural e as identidades dos povos indígenas, e promover o 

respeito mútuo e a cooperação entre esses povos e as demais 

comunidades. Devem também garantir que as políticas e 

programas de desenvolvimento não prejudiquem a 

integridade cultural dos povos indígenas, nem afetem 

negativamente suas tradições, conhecimentos e práticas. 

Essa seção da Agenda 21 reconhece a importância dos povos 

indígenas na promoção de um desenvolvimento sustentável, destacando 

seus direitos à autonomia, preservação cultural, proteção ambiental e 

melhoria das condições sociais e econômicas. Além disso, enfatiza a 

necessidade de garantir a participação dos povos indígenas nos processos 

de tomada de decisão que afetam suas vidas. 

Agenda 21 do Movimento Olímpico Esporte para o Desenvolvimento 

Sustentável foi lançada em outubro de 1999 na cidade do Rio de Janeiro, 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 163-184 

A construção política de etnoesporte e atividade física em territórios... 

Everson Carlos da Silva 169 

 

 

 

durante a 3ª Conferência Mundial sobre Esporte e Meio Ambiente. Essa 

iniciativa foi coordenada pela Comissão de Esporte e Meio Ambiente do 

Comitê Olímpico Internacional (COI) e busca promover o uso do esporte 

como ferramenta para o desenvolvimento sustentável. 

Um dos aspectos importantes da Agenda 21 do Movimento Olímpico 

é o seu compromisso com a inclusão social e a diversidade cultural. Esse 

compromisso é refletido em sua abordagem aos povos indígenas, 

reconhecendo a importância da proteção e promoção dos seus direitos. Na 

íntegra, a Agenda 21 afirma: 

2.3 Inclusão social e diversidade cultural (...). É importante 

reconhecer a contribuição que os povos indígenas trazem 

para o desenvolvimento sustentável. Isso requer proteção e 

promoção de seus direitos e práticas culturais. O 

envolvimento desses povos na implementação da Agenda 21 

do Movimento Olímpico deve ser assegurado e fortalecido. 

Portanto, a Agenda 21 do Movimento Olímpico Esporte para o 

Desenvolvimento Sustentável busca utilizar o esporte como uma ferramenta 

para promover o desenvolvimento sustentável em diversas comunidades, 

incluindo as comunidades indígenas, respeitando sua cultura e contribuindo 

para sua inclusão social e promoção dos seus direitos. 

Agenda 21 do MO (3.3.3)" se refere ao capítulo 3.3.3 do documento 

"Agenda 21 do Movimento Olímpico - Esporte para o Desenvolvimento 

Sustentável". Esse capítulo trata especificamente do reconhecimento e 

promoção das populações indígenas no contexto do esporte e do 

desenvolvimento sustentável. Ele destaca a importância de proteger os 

direitos e a cultura dos povos indígenas, assim como de promover sua 

participação no esporte e na tomada de decisões relacionadas ao 

desenvolvimento sustentável em suas comunidades. 

 incentivar suas tradições desportivas; 

 contribuir para a utilização dos conhecimentos e práticas 

tradicionais das populações indígenas em matéria de gestão 

ambiental a fim de atuar em favor do meio ambiente, 

principalmente nas suas regiões de origem; 

 favorecer o acesso dessas populações à prática do esporte. 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 163-184 

A construção política de etnoesporte e atividade física em territórios... 

Everson Carlos da Silva 170 

 

 

 

O Art. 31 da Declaração da ONU sobre os Direitos dos Povos Indígenas 

garante que os povos indígenas tenham o direito de controlar, desenvolver 

e manter seu patrimônio cultural, conhecimentos tradicionais e expressões 

culturais, incluindo suas ciências, tecnologias e culturas. Além disso, o 

artigo protege suas propriedades intelectuais relacionadas a esses 

elementos culturais, permitindo que eles preservem e transmitam suas 

tradições para as gerações futuras. 

Os povos indígenas têm o direito a manter, controlar, 

proteger e desenvolver seu patrimônio cultural, seus 

conhecimentos tradicionais, suas expressões culturais 

tradicionais e as manifestações das suas ciências, tecnologias 

e culturas, compreendidos os recursos humanos e genéticos, 

as sementes, os medicamentos, o conhecimento das 

propriedades da fauna e da flora, as tradições orais, as 

literaturas, os desenhos, os esportes e os jogos tradicionais 

e as artes visuais e interpretativas (ONU, 2007: 21). 

 

Projetos realizados 

Corrida de toras e a semana de meio ambiente da USP 

A partir dessas referências, pude realizar importantes eventos com povos 

indígenas referentes ao esporte, cultura e meio ambiente, desenvolvendo o 

projeto da I, II e III Semana e Meio Ambiente da USP em 2003, 2004 e 2005 em 

parceria com a Associação Xavante Warã e Fundação Alphaville, onde a parte 

esportiva teve destaque para a tradicional corrida de toras com a participação 

de representantes do povo Xavante (MT), que participou em 2003, 2004 e 2005, 

e do povo Krahô (TO), que participou em 2004 e 2005. 

 

 

 

 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 163-184 

A construção política de etnoesporte e atividade física em territórios... 

Everson Carlos da Silva 171 

 

 

 

 

 

 

 

 

Figura 2 – 1ª Semana de Meio Ambiente da USP (2003) 
Fonte: acervo do autor 

 

A corrida de toras ocorre em festas tradicionais referentes aos ciclos 

de vida do cerrado, onde os indígenas correm em um percurso determinado, 

entre 10 e 15 km, numa prova de revezamento de toras entre duas equipes 

que competem entre si para ver quem chega primeiro. Essas corridas são 

praticadas por homens e mulheres e contam com a participação de toda a 

comunidade. É importante destacar que a corrida de toras é praticada 

originalmente por povos indígenas de cultura macro-jê, especificamente 

Xavante (MT), Xerente (TO), Krahô (MA), Kanela (MA), Apinayé (MA) e Gavião-

Parkatêjê (PA). 

 

 

 

 

 

 

 

 

Figura 3 – Debate na EEFE-USP sobre a cultura corporal Xavante 

Fonte: acervo do autor 

 

Para mim, foi gratificante poder colaborar com a organização das 

Semanas de Meio Ambiente, proporcionando um espaço de valorização e 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 163-184 

A construção política de etnoesporte e atividade física em territórios... 

Everson Carlos da Silva 172 

 

 

 

respeito às tradições dos povos indígenas. Essas vivências ampliaram minha 

compreensão sobre a importância da preservação e valorização da cultura 

corporal de movimento, não apenas como forma de entretenimento e 

prática etnoesportiva, mas também como um meio de preservar a 

identidade cultural e fortalecer os laços comunitários. 

O contato direto com os povos indígenas e sua participação ativa nas 

atividades esportivas, como a corrida de toras, permitiu-me perceber como 

essas práticas são fundamentais para a expressão cultural e para o 

fortalecimento das tradições ancestrais. Foi um privilégio e me senti 

honrado poder contribuir para a divulgação e valorização dessas práticas, 

assim como aprender com a sabedoria e conhecimento transmitidos pelos 

povos indígenas. 

Gostaria de registrar aqui que as corridas de toras realizadas em 

2003, 2004 e 2005 tiveram um impacto significativo no cenário nacional. 

Em 2004, realizamos a corrida na Avenida Paulista, em São Paulo (SP), com 

o nome "Cerrado Vivo", como parte das comemorações do aniversário de 

450 anos da cidade de São Paulo. O nome da corrida foi escolhido para fazer 

referência ao bioma cerrado, juntamente com a caatinga, que ainda não era 

contemplado como patrimônio ambiental brasileiro pela Constituição 

Federal de 1988. 

 

 

 

 

 

 

 

 

Figura 4 – Corrida de Toras na Avenida Paulista (2004) 

Fonte: acervo do autor 

 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 163-184 

A construção política de etnoesporte e atividade física em territórios... 

Everson Carlos da Silva 173 

 

 

 

A realização da corrida de toras na Avenida Paulista teve como 

objetivo chamar a atenção para a importância do bioma cerrado e de seus 

povos, além da caatinga, da caatinga, biomas que abrigam uma enorme 

biodiversidade e desempenham um papel crucial na manutenção dos 

ecossistemas brasileiros. A escolha da Avenida Paulista foi estratégica e 

permitiu que a mensagem chegasse a muitas pessoas, despertando a 

conscientização sobre a necessidade de proteger esses biomas e reconhecer 

sua relevância como patrimônio ambiental do país. 

 

 

 

 

 

 

 

 

Figura 5 – Corrida de toras na Avenida 23 de Maio – Ibirapuera (2004) 

Fonte: acervo do autor 

 

A participação dos povos indígenas Xavante (MT) e Krahô (TO) na 

corrida de toras durante o evento na Avenida Paulista proporcionou uma 

conexão entre a preservação ambiental, a valorização da cultura indígena e 

a promoção da inclusão e diversidade cultural. Foi uma forma de evidenciar 

a importância do diálogo intercultural e da parceria com os povos indígenas 

na busca por soluções sustentáveis e na construção de uma sociedade mais 

justa e respeitosa. Além disso, contribuiu para ampliar o debate sobre a 

proteção dos patrimônios naturais do Brasil e sensibilizar a população para 

a importância de valorizar e proteger a diversidade socioambiental e 

sociocultural de nosso país. 

Art. 225. Todos têm direito ao meio ambiente ecologicamente 

equilibrado, bem de uso comum do povo e essencial à sadia 

qualidade de vida, impondo-se ao Poder Público e à 

coletividade o dever de defendê-lo e preservá-lo para as 

presentes e futuras gerações. 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 163-184 

A construção política de etnoesporte e atividade física em territórios... 

Everson Carlos da Silva 174 

 

 

 

§ 4º A Floresta Amazônica brasileira, a Mata Atlântica, a Serra 

do Mar, o Pantanal Mato-Grossense e a Zona Costeira são 

patrimônio nacional, e sua utilização far-se-á, na forma da lei, 

dentro de condições que assegurem a preservação do meio 

ambiente, inclusive quanto ao uso dos recursos naturais. 

Esse evento trouxe atenção da imprensa e recebemos o convite para 

realizar a corrida de toras em Brasília (DF) onde ocorreu a corrida de toras 

na esplanada dos ministérios, saindo da Catedral até o Congresso Nacional, 

onde, num lapso da segurança, houve protestos e a invasão do senado para 

protestar contra o desmatamento e a invasão das terras indígenas pelo 

impacto do avanço do agronegócio. 

Tive a oportunidade de trabalhar com a comunidade Xavante (MT) e 

visitei a terra indígena do povo Gavião-Parkatêjê (PA) em 2013 para conhecer 

sua técnica e saber mais sobre a cultura corporal de movimento local. 

Através dessas experiências, pude vivenciar a riqueza e diversidade do 

etnoesporte e práticas corporais presentes nas diferentes culturas indígenas 

do Brasil. 

 

Desdobramentos da Semana de Meio Ambiente da USP 

Essa corrida de toras teve um desdobramento significativo ao ter a 

foto da corrida na capa do livro do Instituto Socioambiental, sendo 

considerada uma das maiores ações do período de 2001 a 2005.  

Além disso, outro desdobramento importante dessa ação foi a 

inclusão do tema no Exame Nacional do Ensino Médio (ENEM) de 2010, 

sendo formulada a seguinte questão: 

Coube aos Xavante e aos Timbira, povos indígenas do 

Cerrado, um recente e marcante gesto simbólico: a realização 

de sua tradicional corrida de toras (de buriti) em plena 

Avenida Paulista (SP), para denunciar o cerco de suas terras e 

a degradação de seus entornos pelo avanço do agronegócio. 

A questão indígena contemporânea no Brasil evidencia a 

relação dos usos socioculturais da terra com os atuais 

problemas socioambientais, caracterizados pelas tensões 

entre: 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 163-184 

A construção política de etnoesporte e atividade física em territórios... 

Everson Carlos da Silva 175 

 

 

 

A expansão territorial do agronegócio, em especial nas 

regiões Centro-Oeste e Norte, e as leis de proteção indígena 

e ambiental. 

Os grileiros articuladores do agronegócio e os povos 

indígenas pouco organizados no Cerrado. 

As leis mais brandas sobre o uso tradicional do meio 

ambiente e as severas leis sobre o uso capitalista do meio 

ambiente. 

Os povos indígenas do Cerrado e os polos econômicos 

representados pelas elites industriais paulistas. 

o campo e a cidade no Cerrado, que faz com que as terras 

indígenas dali sejam alvo de invasões urbanas. 

Resolução 

O avanço da fronteira agrícola na região Sul em direção ao 

Centro-Oeste e atualmente à região Norte criaram conflitos 

entre os chamados posseiros e os povos indígenas. Esse 

conflito se dá pelo avanço das áreas agricultáveis sob as 

terras indígenas. Vale lembrar que a terra para diversos povos 

indígenas está intrinsicamente ligada as questões 

culturais/religiosas, fazendo com que o governo crie áreas de 

proteção indígena e ambiental para manutenção de sua 

cultura. 

 

VI Jogos dos Povos Indígenas – Palmas TO 

A sexta edição dos Jogos dos Povos Indígenas será realizada no 

período de 1º a 08 de novembro próximo, na Praia da Graciosa, em Palmas, 

entre 04 a 11 de outubro de 2003, Estado do Tocantins. Minha participação 

nesse evento se deve ao apoio da USP e da professora Kátia Rubio, com 

quem coordenei uma equipe de pesquisadores. Essa colaboração resultou 

na publicação de um artigo na Revista Brasileira de Ciências do Esporte, 

intitulado "Jogos dos Povos Indígenas e as Contradições entre o 

Confraternizar e o Competir". 

A participação nesses Jogos dos Povos Indígenas proporcionou uma 

oportunidade única de vivenciar e estudar de perto as dinâmicas culturais e 

esportivas dos povos indígenas. O artigo que publicamos buscou analisar 

as contradições existentes entre a dimensão de confraternização e 

competição presentes nos jogos indígenas, levando em consideração os 

aspectos culturais e sociais envolvidos. 

Os Jogos dos Povos Indígenas representam um importante espaço de 

celebração cultural, integração e fortalecimento das identidades indígenas. 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 163-184 

A construção política de etnoesporte e atividade física em territórios... 

Everson Carlos da Silva 176 

 

 

 

No entanto, é necessário compreender as tensões e desafios que surgem 

quando o espírito competitivo é introduzido nesse contexto. Nosso artigo 

buscou refletir sobre essas questões, destacando a importância de preservar 

a essência cultural dos jogos indígenas, ao mesmo tempo em que se 

reconhece a influência da competição. 

A pesquisa realizada teve como objetivo contribuir para um maior 

entendimento das manifestações esportivas indígenas, promovendo uma 

reflexão crítica e respeitosa sobre as contradições e desafios enfrentados 

pelos povos indígenas nesse contexto esportivo. É fundamental considerar 

a perspectiva dos próprios indígenas e suas visões sobre a importância da 

prática esportiva em suas vidas, além de valorizar suas tradições e 

conhecimentos. 

Nossa participação nos Jogos dos Povos Indígenas e a publicação do 

artigo refletem o compromisso com a pesquisa, o diálogo intercultural e a 

valorização das culturas indígenas. Esperamos que essa contribuição possa 

ampliar o debate e o entendimento sobre a relação entre esporte, cultura e 

identidade indígena, incentivando uma abordagem mais inclusiva e 

respeitosa em relação aos jogos e práticas esportivas dos povos indígenas 

 

Projeto Ibaorebu 

Durante os anos de 2008, 2009, 2010 e 2011, tive a oportunidade de 

participar ativamente do projeto Ibaorebu junto ao povo Munduruku, que 

reside nas proximidades do rio Tapajós, no estado do Pará. Minha 

experiência foi vivenciada na Aldeia Sai-Cinza, localizada no município de 

Jacareacanga (PA). 

 

 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 163-184 

A construção política de etnoesporte e atividade física em territórios... 

Everson Carlos da Silva 177 

 

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Figura 6 – Luta corporal e pintura corporal-Pará 

Fonte: acervo do autor 

 

Nesse período, meu envolvimento no projeto foi focado na área da 

educação física tradicional, com o objetivo de resgatar jogos e brincadeiras 

tradicionais da comunidade. Através dessas atividades, buscamos promover 

a preservação e a valorização dos conhecimentos e práticas esportivas 

ancestrais do povo Munduruku. 

Durante minha participação, pude contribuir no desenvolvimento de 

projetos educacionais que visavam resgatar, revitalizar e transmitir as 

tradições esportivas do povo Munduruku. Isso incluiu a promoção de jogos 

tradicionais, lutas esportivas e a valorização da atividade física como parte 

integrante da cultura e da identidade da comunidade. 

Essa experiência proporcionou uma troca enriquecedora de 

conhecimentos e vivências, permitindo uma compreensão mais profunda da 

cultura Munduruku e da importância dos jogos e atividades físicas 

tradicionais em sua vida cotidiana. Foi uma oportunidade de fortalecer os 

laços com a comunidade e contribuir para a preservação de sua cultura e 

identidade. 

Essa experiência no projeto Ibaorebu do povo Munduruku foi 

significativa em minha trajetória pessoal e profissional, reforçando a 

importância do respeito às tradições indígenas, da valorização de sua 

cultura e da promoção de uma abordagem inclusiva e respeitosa em relação 

à educação física e ao esporte. 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 163-184 

A construção política de etnoesporte e atividade física em territórios... 

Everson Carlos da Silva 178 

 

 

 

Programa Segundo Tempo Indígena 

Projeto Tenonderã 

O projeto Tenonderã - um olhar para o futuro foi desenvolvido em 

parceria com o IDETI e o FEMA da Secretaria de Meio Ambiente de São Paulo 

ao longo de 2009. O encontro ocorreu na aldeia Tenondé Porã, em 

Parelheiros, São Paulo, entre os dias 19 e 21 de maio de 2009. Reuniu cerca 

de 200 jovens do povo Guarani Mbyá para discutir questões relacionadas ao 

meio ambiente, cultura, educação, esporte e território, com o objetivo de 

ampliar e consolidar sua participação nessas áreas. O evento contou com a 

presença de especialistas e lideranças Guarani, promovendo um diálogo 

intercultural e fortalecendo a identidade e os direitos dos participantes. O 

projeto visava empoderar os jovens e valorizar sua cultura ancestral, 

buscando um futuro inclusivo e sustentável. 

Durante o encontro, foram realizadas discussões e atividades para 

promover a conscientização sobre a importância da preservação ambiental, 

valorização cultural, acesso à educação de qualidade e a promoção do 

esporte como uma ferramenta de inclusão e empoderamento dos jovens 

indígenas. Essas discussões resultaram em um documento conhecido como 

Carta Tenonderã, que foi oficializada na Assembleia Legislativa do Estado 

de São Paulo (ALESP). 

O Guarani é um grande conhecedor da Ka’aguyovy que o 

Juruá, o não-índio, chama de Mata Atlântica. A Ka’aguyovy é 

um espaço sagrado, é a morada de Nhanderu, o criador da 

vida. A destruição da Ka’aguyovy pelo Juruá vem sendo 

acompanhada por nós Guarani há muito tempo. O Yvy rupa, 

como chamamos o território tradicional Guarani, vem sendo 

loteado e desmatado, gerando o esgotamento dos recursos 

naturais da Ka’aguyovy. 

Hoje, temos acompanhado o Juruá se mobilizando para 

resolver os problemas ambientais criados por seu modelo de 

desenvolvimento. Para o Guarani não é novidade o que vem 

acontecendo. Os Xeramoĩ, que são nossas autoridades 

espirituais, já nos alertavam há muito tempo, que um dia o 

Juruá iria perceber as conseqüências que suas atividades vêm 

trazendo ao meio ambiente. Por causa disto a natureza vem 

enviando sinais em forma de secas, enchentes, furacões e 

mudanças climáticas. 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 163-184 

A construção política de etnoesporte e atividade física em territórios... 

Everson Carlos da Silva 179 

 

 

 

O mundo Juruá trata da natureza somente como um bem 

capital. Nossos antepassados nos ensinaram que os recursos 

da natureza devem ser usados com sabedoria. Os Juruás que 

poluem os rios e derrubam as matas não estão sendo sábios 

porque comprometem o equilíbrio da vida em prejuízo de 

todos, por isso, somos contrários a maneira como o Juruá 

vem tratando da natureza. 

Os Xeramoĩ nos dizem que os animais são seres sagrados 

porque possuem um ser divino dentro de si; que o Homem 

não pode ser dono da água porque a água pertence a todas 

as formas de vida; que o Guarani deve respeitar os animais e 

os rios, porque servem a Criação e fornecem o alimento de 

nossas famílias. Aprendemos que a chuva que cai na Terra, 

enviada por Nhanderu, vem para alimentar a vida e limpar as 

impurezas do mundo. A água é parte importante de nossas 

cerimônias religiosas como o YyNhemongarai, o batismo de 

nominação Guarani. 

O Guarani respeita a Criação, o Juruá ainda não aprendeu a 

respeitar. O Guarani contempla as belezas da natureza, o 

Juruá não aprendeu a apreciar. Nossos Xeramoĩ sempre têm 

nos falado que os problemas ambientais atuais não serão 

resolvidos pela ciência do Juruá e sim pela consciência da 

obra de Nhanderu. Para isto, nossos Xondaro, que são os 

guardiões da Opy, a casa de reza, com a sabedoria 

transmitida por nossos Xeramoĩ, saberão transmitir ao Juruá 

a forma Guarani de conviver em harmonia com a natureza, 

trabalhando juntos pela preservação da Ka’aguyovy em 

benéfico da vida e de todos os povos
1
. 

Além disso, como desdobramento do projeto, foi produzido um 

documentário que aborda os temas discutidos no encontro. Esse 

documentário pode ser encontrado na internet, possibilitando a 

disseminação das experiências e reflexões compartilhadas pelos jovens 

Guarani Mbyá e contribuindo para ampliar o conhecimento sobre suas 

realidades, desafios e perspectivas. 

O projeto Tenonderã - um olhar para o futuro representa um 

importante esforço de parceria entre instituições governamentais e 

indígenas para fortalecer a voz e a participação dos jovens Guarani Mbyá. 

Ao criar espaços de diálogo e reflexão, o projeto busca promover a 

valorização da cultura indígena, a proteção do meio ambiente e a garantia 

dos direitos dessas comunidades. É uma iniciativa que demonstra a 

                                       

1http://avancoambientaltaua.blogspot.com/2011/08/carta-tenodera.html 

http://avancoambientaltaua.blogspot.com/2011/08/carta-tenodera.html


Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 163-184 

A construção política de etnoesporte e atividade física em territórios... 

Everson Carlos da Silva 180 

 

 

 

importância do trabalho conjunto na busca por um futuro mais inclusivo, 

sustentável e respeitoso com as diversidades culturais
2
. 

O encontro do projeto Tenonderã foi realizado na APA Capivari-

Monos, mais especificamente na aldeia Tenondé Porã - Morro da Saudade, 

reunindo jovens Guarani Mbya que vivem em aldeias nos estados de São 

Paulo e Rio de Janeiro, além de promover intercâmbios com jovens 

residentes na APA. Durante esse encontro, os participantes tiveram a 

oportunidade de discutir questões relacionadas ao meio ambiente, 

desenvolvimento sustentável, cultura e participação nas políticas 

ambientais. 

A Carta Tenonderã (Nosso Futuro Comum) foi redigida pelos jovens 

ao final do projeto, refletindo suas preocupações e perspectivas em relação 

ao meio ambiente e ao desenvolvimento sustentável. Através dessa carta, 

eles expressaram a importância de fortalecer a participação dos povos 

indígenas, especialmente os Guarani Mbya, na construção das políticas 

ambientais, destacando a necessidade de diálogo e colaboração entre 

jovens e lideranças indígenas. 

A referência à Agenda 21 Global é relevante, uma vez que esse 

documento reconhece os povos indígenas como parceiros essenciais na 

defesa do meio ambiente e do desenvolvimento sustentável. No entanto, 

apesar desse reconhecimento, os povos indígenas ainda enfrentam desafios 

para terem sua voz e suas perspectivas consideradas nas políticas 

ambientais. Para superar essa situação, é fundamental que jovens e 

lideranças indígenas se envolvam na discussão sobre as políticas ambientais 

atuais, a fim de ampliar e consolidar sua participação nesse cenário. 

Os povos tupi-guarani, incluindo o povo Guarani Mbya, possuem um 

vasto conhecimento dos domínios da Floresta Atlântica na região sul do 

Brasil e têm desempenhado um papel fundamental na nominação da fauna, 

flora e toponímia da região. No entanto, a intensa devastação ambiental tem 

afetado seu modo de vida tradicional. Diante dessa preocupação, os jovens 

Guarani Mbya da aldeia Tenondé Porã, com o apoio do Instituto das 

Tradições Indígenas, elaboraram o projeto Tenonderã - Encontro de Jovens 

                                       

2 https://vimeo.com/20263900 

https://vimeo.com/20263900


Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 163-184 

A construção política de etnoesporte e atividade física em territórios... 

Everson Carlos da Silva 181 

 

 

 

Guarani Mbya do Estado de São Paulo - como uma iniciativa para discutir 

essas questões e buscar soluções. 

O projeto Tenonderã representa um esforço valioso e significativo dos 

jovens Guarani Mbya em busca de uma maior participação na definição de 

políticas ambientais, assim como na preservação de sua cultura e modo de 

vida tradicionais. Ao promover o diálogo e a reflexão sobre questões 

ambientais e sustentabilidade, eles demonstram um compromisso em 

proteger e valorizar a Floresta Atlântica e a biodiversidade, ao mesmo tempo 

em que preservam suas tradições e conhecimentos ancestrais. 

Ao final da realização do evento, foram indicados pelos participantes 

a formação de um grupo de 05 (cinco) guarani para a realização de 

intercâmbio em algumas aldeias que enviaram representantes ao encontro. 

A missão deste grupo era levar as propostas indicadas no Encontro 

Tenonderã para essas aldeias, com o intuito de recolher a posição dos 

guaranis que não puderam estar presentes no evento, em especial 

os Xeramoĩ (aciões) e Ñanderu-Ixá (Caciques) das diversas aldeias do Estado 

de São Paulo.  

Como fruto dessa discussão foi elaborado a “Carta Tenonderã”, além 

de um documentário de 20 minutos, a serem enviados às aldeias 

participantes do encontro, aos órgãos públicos e entidades privadas, das 

áreas de Meio Ambiente, Educação, Esporte e Saúde, Cultura e Território. 

Dos temas abordados a parte do documento esporte e saúde ficou 

assim estabelecido: 

Promoção de jogos, danças e brincadeiras tradicionais com 

intercâmbio entre as comunidades, conforme estabelecido no 

inciso IV do artigo 217 da Constituição Federal, que 

determina ao Estado a “promoção e fomento do esporte de 

criação nacional e de identidade cultural” e artigo 84 do 

Estatuto da Criança e do Adolescente (ECA); 

Cumprimento das diretrizes do tópico 3.3.3 da Agenda 21 

Olímpica que trata do “Reconhecimento e a Promoção das 

Populações Indígenas”; 

Criação de agremiações esportivas locais com o propósito de 

desenvolver a prática do esporte nas comunidades Guarani; 

Inserção da educação física no currículo escolar Guarani, 

ministrada por professores Guarani com a tarefa de promover 

e registrar os jogos, danças e brincadeiras tradicionais; 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 163-184 

A construção política de etnoesporte e atividade física em territórios... 

Everson Carlos da Silva 182 

 

 

 

Parceria com universidades no desenvolvimento das 

atividades de ensino, pesquisa extensão universitária, 

conforme artigo 207 da Constituição Federal em atividades 

relacionadas à educação física e esporte. 

 

Considerações finais 

Durante o período de 2003 a 2010, tive o privilégio de me envolver 

ativamente no universo indígena, e posso dizer que aprendi muito mais do 

que ensinei. Tive a oportunidade de entrar em contato com pensadores 

notáveis das diversas culturas indígenas. Nessa jornada, como profissional 

da área de educação física e esporte, fui um dos pioneiros a explorar esse 

território tão próximo, mas ainda desconhecido para muitos. 

Enquanto me fascinava com a descoberta desse universo, também 

sentia um vazio, uma vontade de gritar e acordar aqueles que permanecem 

adormecidos, imersos em um sistema opressor que nos mantém ignorantes 

em relação à nossa própria opressão. Enquanto meus colegas buscavam 

ascensão profissional, eu buscava imergir na essência do que somos. Os 

indígenas estão tanto distantes quanto próximos de nós. Eles estão 

intrínsecos em nossa herança corporal e ancestral, e ainda assim, lutamos 

contra essa natureza tão marcante e singular que nos torna brasileiros 

únicos, diferentes de todos os povos do mundo. 

Aprendi que os indígenas somos nós e nós somos eles. Em cada 

cidade do Brasil, há uma aldeia próxima. Todas as cidades do Brasil têm 

uma história com os povos indígenas, seja ela triste ou não. É uma história 

marcada por violências, preconceitos e hipocrisias camufladas pela fachada 

de um suposto bom cristianismo. Essa é a nossa história, uma história que 

foi negligenciada pelos livros didáticos. 

Nessas andanças pelas aldeias, aprendi que os povos indígenas 

desejam a inclusão na educação, mas não desejam a escola que nos ensina 

a ser meros operários, a buscar empregos na cidade, a ter um patrão e 

receber um salário para nos tornarmos consumidores. Em minhas jornadas, 

aprendi que, apesar de todo o preconceito e racismo enfrentados pelos 

povos indígenas, esses brasileiros simplesmente desejam ser eles mesmos. 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 163-184 

A construção política de etnoesporte e atividade física em territórios... 

Everson Carlos da Silva 183 

 

 

 

Como toda cultura viva e dinâmica, eles também têm o desejo de olhar para 

o futuro e participar das conquistas humanas. Afinal, o indígena é um ser 

humano, mesmo que muitas pessoas ainda os enxerguem como animais. 

Essa visão não os ofende, pelo contrário, pois os animais são seus 

professores, ensinando-lhes a serem melhores seres humanos, como muitos 

pajés e caciques que tive o privilégio de conhecer já afirmaram. 

 

 

 

Referências  

BRASIL. Constituição (1988). Constituição da República Federativa do 

Brasil. Brasília, DF: Senado Federal, 1988. Disponível em: 

https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/constituicao/constituicao.htm. 

Acesso em: 7 abr. 2025. 

Comitê Olímpico Internacional (COI). Página Inicial. Disponível em: 

https://olympics.com/ioc. Acesso em: Acesso em: 07 abr. 2023. 

Nações Unidas Brasil. Página Inicial. Disponível em: 

https://brasil.un.org/pt-br. Acesso em: Acesso em: 07 abr. 2023. 

Ministério do Esporte. Jogos Indígenas: VI Edição - Palmas, 2003. 

Disponível em: 

http://arquivo.esporte.gov.br/index.php/institucional/esporte-educacao-
lazer-e-inclusao-social/jogos-indigenas/vi-edicao-palmas-
2003#:~:text=A%20sexta%20edi%C3%A7%C3%A3o%20dos%20Jogos,em%20Palm

as%2C%20Estado%20de%20Tocantins. Acesso em: 07 abr. 2023. 

RICARDO, B.; RICARDO, F. Povos indígenas do Brasil: 2001- 

2005. São Paulo: Instituto Socioambiental, 2006 (adaptado). 

RUBIO, K.; SILVA, E. C.; FUTADA, F. M. Os Jogos Indígenas e as 

Contradições do Confraternizar e Competir. In: Revista Brasileira de 

Ciências do Esporte, v. 28, p. 105-119, 2006. 

SILVA, E. C.; NAVARRO, E.A. Redescobrindo Gonçalves Dias no Esporte. 

In: Eduardo de Almeida Navarro; Edgard Tessuto Junior; Juliana Campoi. 

(Org.). Estudos sobre o Tupi Antigo e as Línguas Gerais no Brasil. 

1ed.São Paulo: Universidade de São Paulo, 2015, v. 1, p. 41-48. 

https://olympics.com/ioc
https://brasil.un.org/pt-br
http://arquivo.esporte.gov.br/index.php/institucional/esporte-educacao-lazer-e-inclusao-social/jogos-indigenas/vi-edicao-palmas-2003#:~:text=A%20sexta%20edi%C3%A7%C3%A3o%20dos%20Jogos,em%20Palmas%2C%20Estado%20de%20Tocantins
http://arquivo.esporte.gov.br/index.php/institucional/esporte-educacao-lazer-e-inclusao-social/jogos-indigenas/vi-edicao-palmas-2003#:~:text=A%20sexta%20edi%C3%A7%C3%A3o%20dos%20Jogos,em%20Palmas%2C%20Estado%20de%20Tocantins
http://arquivo.esporte.gov.br/index.php/institucional/esporte-educacao-lazer-e-inclusao-social/jogos-indigenas/vi-edicao-palmas-2003#:~:text=A%20sexta%20edi%C3%A7%C3%A3o%20dos%20Jogos,em%20Palmas%2C%20Estado%20de%20Tocantins
http://arquivo.esporte.gov.br/index.php/institucional/esporte-educacao-lazer-e-inclusao-social/jogos-indigenas/vi-edicao-palmas-2003#:~:text=A%20sexta%20edi%C3%A7%C3%A3o%20dos%20Jogos,em%20Palmas%2C%20Estado%20de%20Tocantins


Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 163-184 

A construção política de etnoesporte e atividade física em territórios... 

Everson Carlos da Silva 184 

 

 

 

MIARKA, B.; SILVA, E.C. Modalidade de agarre - Huka-huka. RUFINO, 

L.G.B.; OLIVEIRA, A.A.B.; RINALDI, I.P.B. Fundamentos Pedagógicos do 

Esporte Educacional – Lutas Modalidades de lutas e planos de aula. v. 

2, p 11. Ed CVR, Curitiba: 2022. 

 

 

 

 

Everson Carlos da Silva 

Bacharel em Esporte pela Escola de Educação Física e Esporte da Universidade de 

São Paulo (2003). Preparador físico de lutas, professor de judô e levantamento de 

peso. Foi idealizador da Semana de Meio Ambiente da USP, realizado em 2003, 

2004 e 2005. Desenvolveu projetos na área de esporte de identidade cultural e 

meio ambiente no município de São Paulo com comunidades indígenas em âmbito 

local e nacional. 

E-mail: everson.indio@alumni.usp.br  

Currículo lattes: http://lattes.cnpq.br/2019016145886418  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Recebido para publicação em novembro de 2024. 

Aprovado para publicação em fevereiro de 2025. 

mailto:everson.indio@alumni.usp.br
http://lattes.cnpq.br/2019016145886418


Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 185-202 

 
 

 

Territórios dos saberes e a construção de 

identidades das crianças indígenas 

Negarotê por meio do jogo 

 

Territories of knowledge and the construction of 

identities of Negarotê indigenous children through 

play 

 

Territorios de conocimiento y construcción de 

identidades de niños indígenas Negarotê a través 

del juego 

 

 

Edimar da Rocha 

Universidade do Estado de Mato Grosso 

edy_tdt@hotmail.com 
 

Alceu Zoia 

Universidade do Estado de Mato Grosso 

zoia@unemat.br  

 

Resumo: Este trabalho discorre sobre as diferentes manifestações do 

jogo na construção da identidade da criança indígena Negarotê, suas 

brincadeiras, sua subjetividade e seus territórios de saberes. São 

nestas inter-relações com outros que elas vão reafirmando aquilo 

que são, seu modo de ser e estar na comunidade a qual estão 

inseridas. Neste sentido este trabalho tem por objetivo descrever 

como os territórios dos saberes da criança indígena e como estes 

saberes contribuem para a sua reafirmação identitária, além de 

dialogar sobre os conceitos de identidade, com autores que 

perpassam pelas áreas da sociologia e da antropologia, que trazem 

características e fatores como a cultura, a história, o local e a 

mailto:edy_tdt@hotmail.com
mailto:zoia@unemat.br


Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 185-202 

Revista Territorial. ISSN: 2317-0360 

 

 

 

linguagem utilizada, que são importantes elementos para conceituar 

a identidade, para o grupo social ao qual estão inseridos os 

indígenas Negarotê, no qual compartilham importantes elementos 

que fortalecem os seus traços identitários. 

Palavras-chave: Criança indígena. Infância. Identidade. Território do 

jogo. Cultura do brincar. 

      

Abstract: This work discusses the different manifestations of the 

game in the construction of the identity of the Negarotê indigenous 

child, their games, their subjectivity and their territories of 

knowledge. It is in these interrelationships with others that they 

reaffirm who they are, their way of being and being in the community 

in which they are inserted. In this sense, this work aims to describe 

how the territories of indigenous children's knowledge and how this 

knowledge contributes to their identity reaffirmation, in addition to 

discussing the concepts of identity, with authors who cover the areas 

of sociology and anthropology, who bring characteristics and factors 

such as culture, history, location and language used, which are 

important elements for conceptualizing identity, for the social group 

to which the Negarotê indigenous people are inserted, in which they 

share important elements that strengthen their identity traits. 

Keywords: Indigenous child. Childhood. Identity. game territory. play 

culture. 
 

Resumén. Este trabajo discute las diferentes manifestaciones del 

juego en la construcción de la identidad del niño indígena Negarotê, 

sus juegos, su subjetividad y sus territorios de conocimiento. Es en 

estas interrelaciones con los demás que reafirman quiénes son, su 

modo de ser y existir en la comunidad en la que están insertos. En 

este sentido, este trabajo tiene como objetivo describir cómo son los 

territorios de los conocimientos de los niños indígenas y cómo estos 

conocimientos contribuyen a su reafirmación identitaria, además de 

discutir los conceptos de identidad, con autores que cruzan las áreas 

de la sociología y de la antropología, que traen características y 

factores como la cultura, la historia, la ubicación y la lengua 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 185-202 

Revista Territorial. ISSN: 2317-0360 

 

 

 

utilizada, que son elementos importantes para la conceptualización 

de la identidad, para el grupo social en el que están insertos los 

indígenas Negarotê, en el que comparten elementos importantes que 

fortalecen sus rasgos identitarios. 

Palabras clave: Niño indígena. Infancia. Identidad. Territorio de Juego. 

Cultura del Juego.



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 185-202 

Territórios dos saberes e a construção de identidades das crianças indígenas... 

Edimar da Rocha; Alceu Zoia 188 

 

 

 

Introdução 

A vida do índio é de certo modo uma ininterrupta cerimônia 

ritual. São um povo para o qual o idoso é o dono da história, 

o homem adulto é o dono da aldeia, a mulher, a dona da 

prática das tradições no dia a dia e da casa, e a criança... ...a 

criança a dona do mundo. Uma criança de uma aldeia 

indígena goza da mais plena liberdade que já pude 

testemunhar. (Orlando Villas Boas) 

Nos pressupostos dos campos teóricos que permeiam as discussões 

sobre o conceito de identidade, defini-lo seria demasiadamente uma tarefa 

complexa, assim como muitos outros fenômenos contemporâneos que não 

podem ser colocados à prova e dificilmente são bem compreendidos. 

Ousamos aqui neste estudo trazer conceitos de identidade, partindo de uma 

construção histórica, de uma relação dos sujeitos, neste caso, as crianças 

Negarotê, donos dos seus territórios e saberes, donos de uma construção 

identitária dentro de um determinado espaço-tempo. 

Quando falamos em identidades surgem vários questionamentos, 

como por exemplo, quais são os aspectos que contribuem para a formação 

da identidade? Há aspectos mais importantes que outros? Por quê? Em que 

medida as vivências cotidianas interferem nessa formação do sujeito?  

A comunidade a que pertencem, a região em que vivem e as histórias 

que compartilham fortalecem as emoções que invadem quando reconhecem 

o lugar (espaço vivido) ao qual pertencem. De forma que, o que somos ou o 

que seremos na realidade não está determinado.  

Pretendemos delinear alguns apontamentos que apresentam aspectos 

para a constituição e reafirmação da identidade da criança indígena 

Negarotê. Apresentamos, neste sentido, reflexões que ajudam a responder 

algumas questões nossas, e outras que por ventura surgirem. 

Aprofundando assim, o debate acerca dos conceitos de identidade e cultura 

indígena.  

O “território do saber” trazido no corpo deste artigo, ultrapassa os 

limites fronteiriços de uma determinada área ou espaço geográfico, aqui 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 185-202 

Territórios dos saberes e a construção de identidades das crianças indígenas... 

Edimar da Rocha; Alceu Zoia 189 

 

 

 

falamos de corpos e suas relações como um espaço e que ao mesmo tempo, 

cria e recria elementos significativos de sua própria cultura.  

A partir de nosso olhar, poder descrever como a criança indígena 

Negarotê, que é dona de sua infância, que adquire os seus saberes e os seus 

significados através da cultura, do jogo, assim como os diferentes 

relacionamentos com outros, os constituem enquanto sujeitos históricos, 

pertencentes a determinado povo originário, os Nambikwara.  

É importante dizer ainda que este processo de construção da 

identidade da criança indígena se dá, a partir das suas inter-relações, 

portanto, para compreender todo este processo, é necessário caminhar por 

suas histórias, narrativas, cultura e o modo como vivem. Compreendendo 

que este “território do saber” é um lócus de resistências, lutas e de certa 

maneira, sendo uma das suas formas usadas para a manutenção e 

reafirmação suas características identitárias.  

Conforme foi assinado na epígrafe acima, vamos seguir os ventos que 

se revelam a partir de um ritual chamado vida, em que todos os dias ao 

acordar e até o momento de ver o belo pôr do sol, nos é permitido escrever 

mais uma página deste livro, a nós, adultos que aos poucos vamos sendo 

regidos por normas e regras de uma sociedade capitalista, de um local, que 

possamos voltar ao tempo de nossas infâncias e (re)descobrir o poder de 

ser o dono do mundo, mesmo que de forma lúdica e sentir esta liberdade 

do poder de brincar e jogar.  

O presente trabalho é fruto, de visitas aos povos Negarotê, afim de 

buscar informações e dados para descrever o cotidiano das crianças 

indígenas na dissertação de mestrado. Buscamos nas bases bibliográficas o 

alicerce necessário para reafirmar aquilo que observamos no lócus de 

pesquisa. Tendo como objetivo descrever como os territórios dos saberes 

da criança indígena contribui para a sua reafirmação identitária.  

Sendo assim trazemos como objetivo para este texto, dialogar sobre 

os conceitos de identidade, com autores que perpassam pelas áreas da 

sociologia e da antropologia, que trazem características e fatores como a 

cultura, a história, o local e a linguagem utilizada, que são importantes 

elementos para conceituar a identidade, para o grupo social ao qual estão 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 185-202 

Territórios dos saberes e a construção de identidades das crianças indígenas... 

Edimar da Rocha; Alceu Zoia 190 

 

 

 

inseridos os indígenas Negarotê, no qual compartilham importantes 

elementos que fortalecem os seus traços identitários. 

 

A criança indígena, os territórios do jogo e a construção 

da identidade 

Assim como a História, a interação dos sujeitos resulta em variados 

acontecimentos que podem ou não viabilizar elementos que proporcionam 

uma maior discussão acadêmica acerca do termo identidade.  

Pensando desta forma Weber salienta que:  

É nesse espírito livre, lúdico, espontâneo e sem amarras, onde 

é dada a todas as crianças a permissão de estarem em todos 

os lugares da comunidade, nas interações que se estabelecem 

na convivência, elas observam e aprendem todos os 

integrantes da aldeia. Este é o cerne de todo um processo 

educacional, afinal, o que pode parecer caótico e sem regras 

obedece a esquemas rigorosos de construção e transmissão 

de saberes, e é desse modo que as crianças os incorporam, e 

deles vão tomando consciência (Weber, 2015, p. 78-79). 

As crianças indígenas Negarotê, assim como em outros povos, são 

consideradas sujeitos de direitos e desempenham função importantes na 

comunidade, suas brincadeiras, o seu brincar, suas relações consigo e com 

os outros no cotidiano, estão sempre relacionadas com suas práticas, 

atividades corporais, costumes, rituais que lhes permitem uma maior 

identificação com seu povo (Zoia; Mendes, 2020). 

O conhecimento obtido desta diversidade histórica e cultural sobre os 

Negarotê, que foram tecidas por diferentes sujeitos e construídas por 

diferentes olhares subjetivos dos povos indígenas a respeito do seu ato de 

jogar, traz para o debate uma importante discussão sobre a noção da 

identidade e seu jogo, marcadas por uma certa tomada de consciência das 

posições do sujeito, esta existência se encontra em uma relação de 

fronteira,que neste caso pode ser entendida como um espaço de encontro 

com o outro. 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 185-202 

Territórios dos saberes e a construção de identidades das crianças indígenas... 

Edimar da Rocha; Alceu Zoia 191 

 

 

 

Esta identidade se torna possível e se reafirma a partir da relação com 

os outros, e neste sentido coletivo, na partilha de valores, brincadeiras, 

brinquedos, tarefas diárias, enfim, tudo aquilo que nos mantem em ligação, 

em relação com outros, agrega uma construção do sujeito. 

Trazendo essa reflexão para o universo da construção da identidade 

da criança indígena, procuramos encontrar em nossos estudos narrativas 

que buscam no passado do imaginário constitutivo da tradição que, 

contribuam para o ser indígena Negarotê. Assim, buscamos em Hall (2006) 

um pensamento que identifica três concepções de Identidade, que são:  

[...] sujeito do iluminismo; sujeito sociológico; e sujeito pós-

moderno. Para o pesquisador, o sujeito do iluminismo tem 

como centro do eu a Identidade de uma pessoa, dotado de 

razão, consciência e ação, sendo uma concepção 

individualista do sujeito e de sua 16 Identidade; o sujeito 

sociológico era constituído na relação com “pessoas 

importantes para ele” (HALL, 2006, p. 11), mediando os 

valores, os sentidos e os símbolos (cultura), isto é, a 

Identidade é construída entre o eu e a sociedade, e preenche 

o espaço entre o “interior e o exterior, entre o mundo pessoal 

e o mundo público” (HALL, 2006, p. 11); e, por fim, o sujeito 

pós-moderno é aquele que não tem Identidade fixa, essencial 

ou permanente, sendo que essa “Identidade torna-se 

celebração móvel, formada e transformada” (Hall, 2006, p. 

11-12). 

Nota-se então, que a identidade é como um processo em andamento, 

algo em construção, neste sentido, este ato de constituir saberes para uma 

identidade que vive em construção parte pelo processo das interações, 

como forma de aprendizado, de criar identidade, características mais 

humanas, um sentimento de gratidão e de pertencimento a algo muito 

maior, que ultrapassa os limites impostos por uma sociedade excludente. 

Por ser tratar de povos originários, abordamos a constituição da 

identidade indígena a partir de uma compreensão de que o indivíduo e suas 

relações com o meio, revela o seu pertencimento a determinados espaços, 

nos quais se faz presente uma cultura, agregando-lhes simbologias, valores, 

mitos, crenças significações que trazem um contexto histórico.  

Assim sendo, a identidade em discussão perpassa por uma ação 

particular de um sujeito ou em determinados grupos, que lhes atribuem 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 185-202 

Territórios dos saberes e a construção de identidades das crianças indígenas... 

Edimar da Rocha; Alceu Zoia 192 

 

 

 

fatores importantes, pelo simples fato de fazer parte e sentir-se 

pertencentes a tal cultura. Precisamos aproximar o nosso olhar para 

elementos e características necessários do sujeito indígena, que está 

sempre em contato social com outros, que adquire ao longo de sua 

existência, convivências, que lhe permite compartilhar experiências 

específicas sobre sua realidade social.  

Tais características como a linguagem, modo de ser, estar, comunicar, 

são característicos de cada cultura. A cultura indígena possui ainda aspectos 

sensíveis, como objetos e símbolos que fazem parte de seu contexto 

histórico.  

Conforme os Estudos Culturais realizados por Hall (2003, p. 141-142), 

que “conceitua a cultura como algo que se entrelaça a todas as práticas 

sociais; e essas, por sua vez, como uma forma comum de atividade humana; 

como práxis sensuais humanas, como a atividade através da qual homens e 

mulheres fazem a história”. As práticas sociais, na comunidade indígena 

representam as suas manifestações culturais e a forma como estes se 

organizam. Nesta direção Grando (2009, p.27) aponta que:  

As práticas sociais expressam se nas formas de andar, de 

correr, de banhar, de vestir-se, de alimentar-se, de depilar-se, 

de acariciar, entre outras, características que marcadas em 

um corpo/pessoa específico, conotam formas desse 

identificar-se como pertencente a um determinado grupo. 

Corroborando com esta forma de pensar, partimos do pressuposto 

que a cultura é um dos condutores desta prática social devido à sua maneira 

coletiva e individual de compartilhar saberes, de seguir as normas, os 

rituais, entre outras que estão inseridas no ato de jogar. Sendo este um dos 

conjuntos de ações, de modo de ser e viver que rege a vida da criança 

indígena na comunidade indígena, o que nos é possível dizer que os sujeitos 

produzem a cultura por meio de suas vivências e experiências e que por elas 

vão formando seus corpos e suas identidades.  

Dessa forma, Grando (2004) corrobora dizendo que a prática corporal 

onde sujeitos participam de suas atividades, jogos e brincadeiras  

[...] manifesta sempre sentidos e significados coletivos e 

específicos de quem a pratica e como tal, ao ser associada a 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 185-202 

Territórios dos saberes e a construção de identidades das crianças indígenas... 

Edimar da Rocha; Alceu Zoia 193 

 

 

 

contextos diferentes e praticada por sujeitos diferentes, 

adquire [...] significados e sentidos diferentes também de 

acordo com os contextos, o tempo e o espaço onde ocorrem 

[...] de acordo com quem delas participa, seja como praticante 

ou espectador (Grando, 2004, p. 60). 

Assim sendo, trata do corpo como um território que é habitado e que 

carrega consigo saberes culturais, importantes para a construção da 

identidade. Portanto, a cultura pode ser compreendida conforme (Sahlins, 

1999, p.192) como uma “organização da situação atual em torno do 

passado”, ou seja, carrega em si toda sua dinamicidade e transformações 

que acontecem historicamente. Neste sentido, se os acontecimentos 

históricos são interpretados e compreendidos a partir de uma ótica cultural,  

A história é ordenada culturalmente de diferentes modos nas 

diversas sociedades, de acordo com os esquemas de 

significação das coisas. O contrário também é verdadeiro: 

esquemas culturais são ordenados historicamente porque, 

em maior ou menor grau, os significados são reavaliados 

quando realizados na prática. A síntese desses contrários 

desdobra-se nas ações criativas dos sujeitos históricos, ou 

seja, as pessoas envolvidas (Sahlins, 1999, p. 7).  

Nesta perspectiva, as crianças indígenas Negarotê, vão reelaborando 

seus registros, criando manifestações culturais que nos aparentam ser como 

sujeitos diferentes na comunidade, mas demonstram sempre suas 

singularidades e particularidades e situando-se no coletivo de suas inter-

relações. 

Sobre esta ótica, percebe-se que a criança indígena Negarotê, torna-

se um sujeito ativo, cheio de transformação, elaboração e recriação da sua 

cultura, mas sem se descuidar de valores intrínsecos e das características 

de seu povo, e desta forma reafirma o pertencimento à terra e à natureza 

das quais suas práticas são constitutivas.  

Dessa forma, para compreender os traços culturais que sustentam e 

costumam praticar, mas que também aproximam os sujeitos indígenas em 

sua comunidade, afim de capitar informações que justificassem a 

importância da criança Negarotê nas atividades da comunidade. Em 

conversa com membros da comunidade, durante uma das visitas na aldeia, 

ouvimos que no desenvolvimento das práticas culturais procuram reunir 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 185-202 

Territórios dos saberes e a construção de identidades das crianças indígenas... 

Edimar da Rocha; Alceu Zoia 194 

 

 

 

várias pessoas e envolver as crianças nestas práticas, de forma que ao inclui-

las, estas já vão aprendendo na prática as marcas da cultura. 

O tempo e suas mudanças, é algo transformador, mudam-se as 

práticas, transformam crianças em homens, mais também o esquecimento, 

as práticas corporais, de acordo com o tempo, caso não sejam praticadas, 

se acabam, as tradições começam a ecoar apenas nos pensamentos 

daqueles que viveram o tempo passado. 

É o que transparece nas falas dos mais antigos na comunidade 

indígena, por exemplo quando se referem à prática do jogo do futebol de 

cabeça, uma importante prática da cultura indígena, vem saindo fora da 

cultura dos Negarotê devido a sua falta de prática principalmente entre os 

mais novos, o que contribui para a descontinuidade da tradição Negarotê. 

São práticas importantes na comunidade que assim como a pajelança 

vem se acabando, porque, justamente vem diminuindo a participação das 

crianças Negarotê, e estes são elementos primordiais para essa 

continuidade, para se manter viva uma tradição, e práticas importantes. 

Percebe se às vezes que as crianças “não têm mais tempo”, não param para 

escutar, fazer, compartilhar com os adultos, os mais velhos saberes que um 

dia os antepassados vivenciaram.  

A criança indígena Negarotê se constitui nas diversas atividades 

diárias, seja por aspectos biológicos, próprios do ser humano, como por 

exemplo amadurecimento e crescimento, quer seja pelos aspectos culturais 

e sociais onde está inserida, interage e cria suas relações, formando assim 

sua identidade, e nesta convivência em grupo adquire  saberes que 

internaliza suas regras, valores, comportamentos, aprendendo a interpretar 

e ressignificar o mundo ao qual está inserida, vive, cresce e pertence.  

Nesta perspectiva, a identidade é compreendida culturalmente, algo 

formada, um posicionamento e não uma essência, ligadas aos processos 

contínuos do dia a dia do sujeito. O respeito à cultura do outro pressupõe 

o reconhecimento de sua identidade cultural. 

Neste cenário, a identidade se compõe das particularidades atribuídas 

a um determinado sujeito ou grupos pelo simples fato de sentir-se 

pertencentes a uma cultura específica. Neste processo reflexivo sobre a 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 185-202 

Territórios dos saberes e a construção de identidades das crianças indígenas... 

Edimar da Rocha; Alceu Zoia 195 

 

 

 

identidade do sujeito, que se constitui ao longo de sua existência, devido a 

interação do eu com outros, assim trazemos os saberes transmitidos, que 

contribuem para ressignificar suas histórias do passado, sempre em 

consonância com o presente. 

Alguns saberes são transmitidos durante as atividades do dia a dia, 

durante a realização de algumas atividades, brincadeiras ou jogos, ou até 

mesmo em momentos especiais para aldeia como as festas e os rituais. A 

infância da criança indígena, as histórias do mundo lúdico, seus jogos e 

suas brincadeiras fazem parte desta construção da identidade indígena, que 

envolve fatores sociais, econômicos e culturais. Kramer (2007, p.15), afirma 

que:  

Crianças são sujeitos sociais e históricos, marcadas, portanto, 

pelas contradições das sociedades em que estão inseridas. A 

criança não se resume a ser alguém que não é, mas que se 

tornará (adulto, no dia em que deixar de ser criança). 

Reconhecemos o que é específico da infância: seu poder de 

imaginação, a fantasia, a criação, a brincadeira entendida 

como experiência de cultura. Crianças são cidadãs, pessoas 

detentoras de direitos, que produzem cultura e são nela 

produzidas. Esse modo de ver as crianças favorece entendê-

las e também ver o mundo a partir do seu ponto de vista. A 

infância, mais que estágio, é categoria da história: existe uma 

história humana porque o homem tem infância. 

E é justamente nesta relação com o eu e os outros que elas aprendem 

e vão se constituindo. Este ato de caminhar junto com outros no coletivo, 

lhes permitem observar, aprender como os mais velhos e sábios, estão 

fazendo, realizando, construindo, elaborando, criando, percorrendo, 

constituindo, preparando, gerando. 

Um exemplo clássico do aprender a ser criança indígena Negarotê e 

ter suas responsabilidades na comunidade é quando uma criança começa a 

construir os seus artesanatos, a acompanhar seus pais até a roça, ao pescar 

com os adultos, e até mesmo nas brincadeiras, nos rios, nas florestas, nos 

verdes campos, sempre é uma forma de aprender e se constituir.  

No exercício destas atividades em conjunto com os adultos, 

as crianças vão interagindo com as pessoas que se encontram 

além do seu nível de desenvolvimento real, o que amplia a 

zona de desenvolvimento proximal. É no curso das relações 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 185-202 

Territórios dos saberes e a construção de identidades das crianças indígenas... 

Edimar da Rocha; Alceu Zoia 196 

 

 

 

sociais que os indivíduos se apropriam e transformam as 

diferentes atividades práticas e simbólicas em circulação na 

sociedade em que estão inseridos. (Zoia, 2012, p. 38).  

 

Cada brincadeira proporciona habilidades necessárias que a criança 

utilizará no futuro, como saber caçar, pescar, fazer pinturas no corpo, 

fabricar arcos e flechas, potes, cestos, colares. É por meio destes processos 

de saberes que as crianças aprimoram suas técnicas necessárias para 

realizar atividades diárias. As brincadeiras na cultura indígena, é a porta de 

entrada da criança para a aprendizagem de tarefas e ao desenvolvimento de 

habilidades sociais dentro da comunidade, necessárias para sua 

sobrevivência e à constituição de si mesma. Este processo de ensino das 

tradições e dos saberes para as crianças estão ligadas à brincadeiras, jogos 

e implementos intimamente relacionados à sua cultura, com ênfase em 

elementos da/na natureza que assumem o tempo e o espaço da infância 

indígena. “O brincar é assim uma prática educativa específica de cada fase 

da infância e tem também diferenças conforme a organização social do 

grupo, assim como há brincadeiras conforme o sexo, que variam a partir de 

determinadas fases da infância” (Grando; Xavante; Campos, 2010, p. 93).  

A criança indígena situa-se no meio em que vive e forma alicerces 

importantes para uma construção identitária, este brincar que vai além dos 

tempos e espaços, merece uma reflexão acadêmica, porque muitas das 

vezes pode ser um dos fatores da não continuidade de algumas tradições. 

E é nesta infância que há uma necessidade vital de se jogar, não apenas 

jogar por jogar, mais, jogar para crescer, jogar para ser, o que os levam a 

inventar vários jogos, a construir seus próprios brinquedos para jogar, seus 

saberes. 

 

Considerações finais 

O presente artigo, é resultado e fruto do interesse em conhecer a 

cotidianidade das crianças indígenas, especificamente os Negarotê, 

principalmente no que diz respeito às suas brincadeiras, seus brinquedos e 

o ato de jogar. Ao longo do tempo em que convivemos com os povos 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 185-202 

Territórios dos saberes e a construção de identidades das crianças indígenas... 

Edimar da Rocha; Alceu Zoia 197 

 

 

 

indígenas Negarotê, procuramos compreender e vivenciar o seu universo do 

jogo, tal como o jogo se manifestava no ambiente lúdico tanto das crianças 

indígenas, assim como os jovens e adultos, no manuseio dos artesanais 

feitos por suas mãos ou ainda aqueles que a natureza lhes propiciava seja 

nas margens dos rios e no balanço das árvores das matas.  

O cotidiano das crianças Negarotê mostra que elas de fato participam 

das variadas práticas corporais e sociais da comunidade a qual estão 

inseridas, e que as proibições são em algumas exceções mediante a 

existência de solo sagrado ou até mesmo a participação em alguns rituais. 

Sem dúvidas, elas gozam das mais importantes atividades em sua 

comunidade, tendo o direito de brincar, jogar, participar das ações sociais 

em sua comunidade, acompanham os adultos em suas atividades e tarefas, 

enfim, elas se divertem, elas jogam. 

 Vimos que, as crianças têm uma mobilidade pelos espaços da aldeia, 

no trajeto até a escola, o que lhe proporciona diferentes meios de obter 

saberes e práticas que se manifestam nas brincadeiras e na construção de 

seus brinquedos na relação com outros, o que se revela a partir da 

intensidade daquilo que lhes é internalizado pela simbologia de suas 

práticas obtidas no cotidiano de suas vidas. 

Conforme afirma Azinari (2022, p. 63) “é na escola pública que os 

professores/as produzem seus saberes profissionais específicos, e este tem 

sido palco de disputas ideológicas, políticas, culturais e econômicas”, 

entendendo a escola também como sendo este espaço privilegiado para 

fortalecer o desenvolvimento da identidade das crianças, pois esta é vista 

como uma instituição que exerce grande influência na sociedade. 

Neste mesmo sentido, porém falando dos povos camponeses, Ribeiro, 

Silva, Biano e Zart (2023), afirmam que os currículos passaram a serem 

estruturados a partir da confluência dos conhecimentos científicos e dos 

saberes culturais e tradicionais, oportunizando aos estudantes a 

compreensão da aplicação prática dos conteúdos em relação ao seu espaço 

territorial, é neste sentido que compreendemos a função da escola indígena 

comprometida com o desenvolvimento da comunidade. 

Desde cedo vão adquirindo informações e experiências no contexto 

de suas relações, das interações e das experimentações lúdicas através do 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 185-202 

Territórios dos saberes e a construção de identidades das crianças indígenas... 

Edimar da Rocha; Alceu Zoia 198 

 

 

 

jogo, nas percepções criativas e imaginárias, assim vão aprendendo, 

constituindo, modificando, a realidade histórica e conduzindo o cerne da 

vida.  

Neste caso esta relação do jogo acontece nos espaços e lugares da 

aldeia, em certos momentos, em certas circunstâncias, nos rios, nas matas, 

é prazeroso, por isso eles gostam de tomar banho no rio, nadam, andam, 

pescam, brincam de arco e flecha, gosta de subir em árvores, colher frutos, 

conhecer as matas e as plantas e ervas medicinais.  

O ato de jogar se insere neste vasto universo cheio de representações 

e significações, e é justamente a partir do olhar das crianças Negarotê, que 

o enxergam como combustível de suas atividades diárias.  

O Jogo (o brincar, a brincadeira e o brinquedo) não deve ser visto 

apenas como uma determinada atividade, mas também, como um objeto de 

relações das crianças, com finalidades onde elas estabelecem com os 

objetos do seu universo lúdico, entre eles a experiência cultural e o mundo 

externo que está ao seu redor, tendo como possibilidades, portanto, de um 

campo onde os aspectos da subjetividade se encontram com os elementos 

daquela realidade externa, possibilitando uma experiência criativa com os 

saberes ali estabelecidos na comunidade.  

Nestes novos tempos de um universo simbólico recheado de 

significações do jogo, as crianças Negarotê, entre um contato e outro, vão 

tecendo as suas várias formas de jogar, agregando novos jogos, mas não 

esquecendo as suas raízes. A ideia de ter o desenho como análise do jogo 

reafirmando a identidade das crianças Negarotê, tecidas no corpo deste 

texto, mostrando como elas veem seu universo, e o que nele lhes interessam 

enquanto jogo, brincar e brincadeiras, mesmo que transpareça-nos uma 

possível atividade da vida adulta, mas Cohn (2010), explica que:  

A experiência das crianças não é, portanto, uma miniatura, 

ou uma mera imitação, do mundo adulto, mas, de fato, 

qualitativamente diversa dele. É a partir dela que elas podem 

mapear os contextos e as relações sociais que constituem a 

sociedade em que vivem, e nela atuar de um modo que não 

se confunde com o dos adultos. De fato, como se pode 

facilmente depreender da descrição do cotidiano dessas 

crianças, em diversos momentos o que elas fazem pode 

parecer uma imitação do mundo adulto (Cohn, 2000, p.173). 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 185-202 

Territórios dos saberes e a construção de identidades das crianças indígenas... 

Edimar da Rocha; Alceu Zoia 199 

 

 

 

 

Portanto, o valor intrínseco neste ato de jogar para a criança Negarotê, 

é nada mais do que um ambiente ou um universo, onde ela consegue 

projetar em sua plena criatividade, a sua imaginação e fantasias, mesmo 

que com características de repetição, de seriedade, da inocência da criança, 

do contato com as gerações mais velhas, o protagonismo de transformar o 

jogo no tempo presente, contribuindo para sua formação da identidade. 

Levando em conta todos os aspectos emocionais, sociais e culturais na 

comunidade dos Negarotê, tendo o jogo como fonte inesgotável para 

realizar as atividades futuras.  

Assim, o jogo que as crianças jogam mesmo imitando por algum 

momento a vida dos adultos, demonstra ser diferente da vida séria dos 

adultos, o jogo, que é rico em mistérios, dos encantos das fantasias, 

fazendo com as crianças se esqueçam, por alguns momentos, a vida real 

através da ludicidade do seu brincar.  

Deste modo, este brincar torna-se importante na infância da criança 

Negarotê, por ter a finalidade de construir a sua personalidade e de 

possibilitar uma autoafirmação do eu, através de suas grandes proezas 

lúdicas, mergulhando profundamente no seu jogo. Assim, “a infância é, 

portanto, a aprendizagem necessária à idade adulta” (Chateau, 1987, p. 14).  

A brincadeira apresenta-se na vida da criança como um fim em si 

mesmo, com sentidos de autoafirmação, alegrias, prazer, esgotamento, 

seriedade do novo, oferecendo ao jogo sempre vigor, orgulho e vontade de 

recomeçar. E nesta perspectiva que analisamos o jogo que vigora e dá 

sentidos, na maneira de ser e estar na comunidade indígena onde vive os 

Negarotê. 

 

 

 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 185-202 

Territórios dos saberes e a construção de identidades das crianças indígenas... 

Edimar da Rocha; Alceu Zoia 200 

 

 

 

Referências 

AZINARI, Amanda Pereira da Silva. Interculturalidade e o 

desenvolvimento profissional docente no contexto das diferenças 

culturais. Revista da Faculdade de Educação, [S. l.], v. 38, n. 2, p. 59–

74, 2023. DOI: 10.30681/21787476.2022.38.5974. Disponível em: 

https://periodicos.unemat.br/index.php/ppgedu/article/view/10991. 

Acesso em: 18 maio. 2024. 

CHÂTEAU, J. O jogo e a criança. São Paulo: Summus, 1987. 

COHN, Clarice. A criança indígena: a concepção xikrin de infância e 

aprendizado. Dissertação de Mestrado. São Paulo, Universidade de São 

Paulo, 2000 

GRANDO, Beleni Saléte. Corpo e educação: as relações interculturais 

nas práticas corporais Bororo em Meruri. 2004. Tese (Doutorado em 

Educação). Centro de Ciências da Educação, Universidade Federal de 

Santa Catarina, Santa Catarina, 2004 

GRANDO, B. Corpo, educação e cultura: as práticas corporais e a 

constituição da identidade. In: Grando, B. (Org.). Corpo, educação e 

cultura: práticas sociais e maneiras de ser. 1. ed. Ijuí: Editora Unijuí, 

2009. p. 19-51. 

GRANDO, B. S.; XAVANTE, S. I.; CAMPOS, N. da S. Jogos/brincadeiras 

indígenas: a memória lúdica de adultos e idosos de dezoito grupos 

étnicos. In: GRANDO, B. S.(Org.). Jogos e culturas indígenas: 

possibilidades para a educação intercultural na escola. Cuiabá: 

EdUFMT, 2010. p. 89-122.  

HALL, Stuart. A identidade cultural na pós-modernidade. 11.ed. Rio de 

Janeiro: DP & A, 2006. 

HALL, Stuart. Da diáspora: identidades e mediações culturais. Belo 

Horizonte: UFMG; Brasília, DF: Representação da UNESCO no Brasil, 

2003. 

KRAMER, Sônia (2000). A infância e sua singularidade. In: J. Beauchamp; 

S. D. Pagel & A. R. do Nascimento (Orgs), Ensino fundamental de nove 

anos: orientações para a inclusão da criança de seis anos de idade. 

Brasília: Ministério da Educação, Secretaria de Educação Básica, 2007. 

p. 13-21. 

RIBEIRO, Jucileide Alves; SILVA, Jane Amorim da; BIANO, Jenilson de 

Aguiar; ZART, Laudemir Luiz. Pedagogia do trabalho e a educação do 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 185-202 

Territórios dos saberes e a construção de identidades das crianças indígenas... 

Edimar da Rocha; Alceu Zoia 201 

 

 

 

campo: os arranjos entre currículo e saberes locais. Revista da 

Faculdade de Educação, [S. l.], v. 39, n. 1, p. e392309, 2023. DOI: 

10.30681/21787476. 2023.E392309. Disponível em: 

https://periodicos.unemat.br/index.php/ppgedu/article/view/11564. 

Acesso em: 18 maio. 2024. 

SAHLINS, Marshall. Ilhas de História. Rio de Janeiro: Jorge Zahar Editor, 

1999. 

WEBER, Sueli. Crianças indígenas da Amazônia: brinquedos, 

brincadeiras e seus significados na comunidade Assuriní do Trocará. 

2015. 144f. Dissertação (Mestrado em Educação) – Universidade do 

Estado do Pará (UEPA), Belém, 2015. 

ZOIA, Alceu. A educação da criança terena: educação indígena e 

educação escolar. In: GRANDO, B. S.; CARVALHO, D. C.; DIAS, T. L. 

(Org.). Crianças-infâncias, culturas e práticas educativas. Cuiabá, MT: 

EdUFMT, 2012. p. 25-46. 

ZOIA, A.; MENDES, M. Alguns aspectos da luta pela efetivação do direito 

à autodeterminação do Povo Indígena Paiter Suruí:  a educação, a 

cultura e a terra. Revista da Faculdade de Educação, v. 33, n. 1, p. 247-

268, 2020. Disponível em: 

https://doi.org/10.30681/21787476.2020.33.247268. Acesso em: 11 

maio 2024. 

ZOIA, Alceu; TAPIRAPÉ, Taroko Edimundo. Desenho e escrita no mundo 

da criança Apyãwa: práticas pedagógicas interculturais. Revista 

Taka’a, [S. l.], v. 1, p. e2023001, 2023. Disponível em: 

https://periodicos.unemat.br/index.php/rtakaa/article/view/11718. 

Acesso em: 18 maio. 2024. 

 

 

 

 

 

 

 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 185-202 

Territórios dos saberes e a construção de identidades das crianças indígenas... 

Edimar da Rocha; Alceu Zoia 202 

 

 

 

 

Edimar da Rocha  
Graduando em Bacharelado em Direito - FCARP. Mestre em Educação- UNEMAT 

(2023), Graduação em Licenciatura Em Educação Física pela Faculdade Católica 

Rainha da Paz de Araputanga-FCARP (2015). Especialização lato sensu em 

Educação Física e Esportes: métodos contemporâneos de ensino, FCARP (2016), 

Especialização lato sensu em Treinamento Desportivo UNIASSELVI (2020). 

Coordenador Pedagógico do Colégio Salesiano Padre José de Anchieta de 

Araputanga/MT, Coordenador do Curso de Graduação em Educação Física e 

Docente na Faculdade Católica Rainha da Paz - FCARP de Araputanga/MT. 

E-mail: edy_tdt@hotmail.com  

Currículo lattes: http://lattes.cnpq.br/4946600017346590  

 

Alceu Zoia 
Pós-Doutorado em Educação pela Universidade Federal do Paraná (UFPR), 

Doutorado em Educação pela Universidade Federal de Goiás (2009), mestrado em 

Educação pela Universidade Federal de Mato Grosso (2000), graduação em 

Filosofia pela Universidade Regional do Noroeste do Estado do Rio Grande do Sul 

(1990). Atualmente é professor adjunto da Universidade do Estado de Mato 

Grosso, atuando em diversos cursos e é professor do Programa de Pós-Graduação 

- PPGEDU/UNEMAT orientando na Linha de Pesquisa Educação e Diversidade, 

também atuo como professor permanente do PPGECII - Programa de Pós-

Graduação em Contexto Intercultural Indígena.  

E-mail: zoia@unemat.br  

Currículo lattes: http://lattes.cnpq.br/6360324344302882  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Recebido para publicação em novembro de 2024. 

Aprovado para publicação em fevereiro de 2025. 

 

mailto:edy_tdt@hotmail.com
http://lattes.cnpq.br/4946600017346590
mailto:zoia@unemat.br
http://lattes.cnpq.br/6360324344302882


Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 203-222 

 
 

 

A diversidade nos Jogos Indígenas Pataxó em Coroa 

Vermelha-BA: Emergência étnica e estratégias de 

reafirmação identitária 

 

Diversity in Pataxó Indigenous Game in Coroa 

Vermelha-Bahia State: ethinic emergency and 

identity reaffirmation strategies 

 

Diversidad en los Juegos Indígenas Pataxó en 

Coroa Vermelha-Estado da Bahia: emergência 

étnica y estrategias de reafirmación de identidad 

 

Fábio Souza Vilas Boas  

Universidade Federal do Sul da Bahia 

fabio.boas@enova.educacao.ba.gov.br  

 

Pablo Antunha Barbosa 

Universidade Federal do Sul da Bahia 

pablo.barbosa@csc.ufsb.edu.br  

 

Karkaju Pataxó/Eujácio Batista Lopes Filho  

Universidade Federal do Sul da Bahia 

karkajupataxo@gmail.com  

 

Resumo: Este artigo é fruto dos achados da pesquisa de 

doutoramento intitulada "Processos de emergência étnica e 

estratégias de reafirmação identitária: os sentidos dos Jogos 

indígenas e do corpo Pataxó em Coroa Vermelha-BA", de Vilas Boas 

(2022). O estudo teve como objetivos analisar a emergência étnica a 

partir dos Jogos Indígenas; investigar as estratégias de reafirmação 

identitária dos indígenas Pataxó na comunidade de Coroa Vermelha, 

mailto:fabio.boas@enova.educacao.ba.gov.br
mailto:pablo.barbosa@csc.ufsb.edu.br
mailto:karkajupataxo@gmail.com


Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 203-222 

Revista Territorial. ISSN: 2317-0360 

 

 

 

Bahia; e explorar como essas dinâmicas influenciam os sentidos dos 

Jogos Indígenas e do corpo Pataxó, explorando, para tanto, as 

práticas corporais, rituais e competições esportivas tradicionais. A 

metodologia utilizada foi a pesquisa qualitativa descritiva, 

fundamentada na História Oral (Freitas, 2004) e em uma revisão 

bibliográfica sobre o tema. Foram realizadas entrevistas com 

indígenas da aldeia Coroa Vermelha, Bahia, e elaborado um diário de 

campo. A pesquisa destaca como esses processos contribuem para 

a construção e manutenção da identidade étnica Pataxó, além de 

promover a visibilidade e a valorização da cultura indígena na 

sociedade brasileira. 

Palavras-chave: Jogos Indígenas Pataxó. Diversidade. Emergência 

étnica. Reafirmação identitária. Corpo Pataxó. 

      

Abstract: This article is the result of the findings of the doctoral 

research entitled "Processes of ethnic emergence and strategies of 

identity reaffirmation: the meanings of indigenous Games and the 

Pataxó body in Coroa Vermelha-BA", by Vilas Boas (2022). The study 

aimed to analyze ethnic emergence based on the Indigenous Games; 

investigate the identity reaffirmation strategies of the Pataxó 

indigenous people in the community of Coroa Vermelha, Bahia; and 

explore how these dynamics influence the meanings of the 

Indigenous Games and the Pataxó body, exploring, for this purpose, 

bodily practices, rituals and traditional sports competitions. The 

methodology used was descriptive qualitative research, based on 

Oral History (Freitas, 2004) and a bibliographic review on the subject. 

Interviews were conducted with indigenous people from the Coroa 

Vermelha village, Bahia, and a field diary was prepared. The research 

highlights how these processes contribute to the construction and 

maintenance of the Pataxó ethnic identity, in addition to promoting 

the visibility and appreciation of indigenous culture in Brazilian 

society.  

Keywords: Pataxó Indigenous Games. Diversity. Ethnic emergence. 

Identity reaffirmation. Pataxó Body. 
 

Resumén. Este artículo es resultado de los hallazgos de la 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 203-222 

Revista Territorial. ISSN: 2317-0360 

 

 

 

investigación doctoral titulada “Procesos de emergencia étnica y 

estrategias de reafirmación identitaria: los significados de los juegos 

indígenas y el cuerpo Pataxó en Coroa Vermelha-BA”, de Vilas Boas 

(2022). El estudio tuvo como objetivo analizar el surgimiento étnico 

a partir de los Juegos Indígenas; Investigar las estrategias de 

reafirmación de la identidad del pueblo indígena Pataxó en la 

comunidad de Coroa Vermelha, Bahía; y explorar cómo estas 

dinámicas influyen en los significados de los Juegos Indígenas y del 

cuerpo Pataxó, explorando, para ello, las prácticas corporales, los 

rituales y las competiciones deportivas tradicionales. La metodología 

utilizada fue una investigación cualitativa descriptiva, basada en la 

Historia Oral (Freitas, 2004) y una revisión bibliográfica sobre el 

tema. Se realizaron entrevistas a indígenas de la aldea Coroa 

Vermelha, Bahía, y se preparó un diario de campo. La investigación 

destaca cómo estos procesos contribuyen a la construcción y 

mantenimiento de la identidad étnica Pataxó, además de promover 

la visibilidad y valorización de la cultura indígena en la sociedad 

brasileña. 

Palabras clave: Juegos Indígenas Pataxó; Diversidad; Emergencia 

étnica; Reafirmación identitaria; Cuerpo de Pataxó. 

 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 203-222 

A diversidade nos Jogos Indígenas Pataxó em Coroa Vermelha-BA 

Fábio S. V. Boas; Pablo A. Barbosa; Karkaju Pataxó/Eujácio B.L. Filho 206 

 

 

 

Introdução 

A emergência étnica e a reafirmação identitária têm sido temas de 

grande relevância no contexto das comunidades indígenas no Brasil. Nesse 

sentido, este artigo objetiva analisar como se dão os processos de 

emergência étnica e que estratégias de reafirmação identitária influenciam 

os sentidos dos Jogos indígenas e o corpo Pataxó em Coroa Vermelha-BA. 

Os indígenas e o corpo Pataxó podem ser abordados como elementos 

centrais na luta pela preservação da identidade étnica e pela valorização da 

cultura indígena. Assim, através do estudo das práticas corporais, rituais e 

competições esportivas tradicionais, buscamos explorar como tais 

manifestações são utilizadas enquanto formas de resistência cultural e 

reivindicação de direitos. 

Este estudo se justifica porque entendemos que, diante dos contextos 

de marginalização e invisibilidade enfrentados pelos povos indígenas, 

compreender as estratégias utilizadas pela comunidade Pataxó em Coroa 

Vermelha se torna fundamental para promover o reconhecimento e a 

valorização de suas tradições e sua identidade étnica. Logo, a pesquisa 

ganha pertinência na medida em que pretende demonstrar a importância 

das práticas corporais, rituais e competições esportivas tradicionais, 

refletindo como tais manifestações são utilizadas como formas de 

resistência cultural e reivindicação de direitos. 

Desse modo, este estudo tem como objetivos: analisar a emergência 

étnica a partir dos Jogos Indígenas; investigar as estratégias de reafirmação 

identitária dos indígenas Pataxó na comunidade de Coroa Vermelha, Bahia; 

e explorar como essas dinâmicas influenciam os sentidos dos Jogos 

Indígenas e do corpo Pataxó explorando, para tanto, as práticas corporais, 

rituais e competições esportivas tradicionais. Ao tratar dessas instâncias, o 

artigo apresenta os principais achados e contribuições da tese de doutorado 

intitulada “Processos de emergência étnica e estratégias de reafirmação 

identitária: os sentidos dos Jogos indígenas e do corpo Pataxó em Coroa 

Vermelha-BA”, de Vilas Boas (2022), evidenciando a importância dos 

processos de emergência étnica e reafirmação identitária no contexto dos 

povos indígenas brasileiros. 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 203-222 

A diversidade nos Jogos Indígenas Pataxó em Coroa Vermelha-BA 

Fábio S. V. Boas; Pablo A. Barbosa; Karkaju Pataxó/Eujácio B.L. Filho 207 

 

 

 

Metodologicamente, o estudo se utilizou da História Oral, 

conjuntamente com o cruzamento de dados obtidos por revisão 

bibliográfica. Logo, esta é uma pesquisa qualitativa e descritiva (Gil, 2008; 

Thiollent, 1986). A escolha da História Oral como método se deu pelo desejo 

de “dar voz e dialogar com o ‘outro’” (Freitas, 2004, p. 187). Com isso foram 

realizadas entrevistas com indígenas da aldeia Coroa Vermelha, Bahia, e 

elaborado um diário de campo.  

A pesquisa foi realizada em duas etapas: a primeira, realizada entre 

2016 e 2018, teve como objetivo realizar um levantamento bibliográfico 

sobre o tema e conhecer a comunidade indígena Pataxó em Coroa Vermelha; 

enquanto que a segunda, realizada entre 2018 e 2020, teve como objetivo 

realizar o trabalho de campo e coletar os dados empíricos da pesquisa em 

forma de diário de campo.  

Por sua vez, o trabalho de campo foi realizado na referida comunidade 

indígena, onde foram realizadas observações participantes durante os Jogos 

Indígenas Pataxó (JIP) e entrevistas semiestruturadas com lideranças 

comunitárias, professores, jovens e idosos da comunidade pautadas na 

História Oral. Além disso, foram analisados documentos institucionais, 

como planos de gestão territorial e ambiental, relatórios de atividades e 

projetos desenvolvidos pela comunidade indígena Pataxó em Coroa 

Vermelha, Bahia. 

Os dados coletados foram submetidos a uma análise indutiva 

interpretativa, através das representações sociais. Com isso, buscou-se 

identificar as formas como os Pataxó reagem frente às representações 

sociais sobre os JIP. Assim sendo, foram constatadas as possíveis 

convergências entre os discursos das entrevistas e dos questionários para, 

em seguida, identificar as regularidades entre essas falas, o que se chama 

aqui de representações sociais dos Pataxó sobre seus jogos. Ademais, 

cumpre ressaltar que o estudo foi desenvolvido tendo como base a pesquisa 

bibliográfica, ou seja, investigando o material teórico sobre a temática 

escolhida.  

O tema é abordado na perspectiva histórica e cultural dos jogos e das 

modalidades esportivas. A respeito da prática esportiva, Barbanti et al. 

(2002) explicam que o esporte é uma forma de atividade física 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 203-222 

A diversidade nos Jogos Indígenas Pataxó em Coroa Vermelha-BA 

Fábio S. V. Boas; Pablo A. Barbosa; Karkaju Pataxó/Eujácio B.L. Filho 208 

 

 

 

institucionalizada, que se caracteriza por ser competitiva, organizada, 

regulamentada e praticada com objetivos diversos, como o lazer, a saúde, a 

educação e a competição. 

Nesse âmbito, cabe observar que a relação entre os jogos e as práticas 

sociais é antiga, tendo sido construída ao longo dos tempos e 

proporcionando diferentes objetivos e finalidades. Os Jogos Indígenas 

Pataxó (JIP), por estarem inseridos num contexto multicultural, como o 

brasileiro, contribuem para que os sentidos das práticas sejam 

diversificados, o que colabora para o fortalecimento da identidade étnica e 

cultural, assim como para a retomada da memória e dos territórios 

indígenas.  

Assim sendo, alguns termos e conceitos são fundamentais para 

compreendermos os sentidos dos JIP. O termo etnodesporto, segundo 

Fassheber (2006), por exemplo, é introduzido para descrever as práticas 

esportivas adaptadas pelos indígenas sem perder a sua identidade étnica. A 

cultura é central nessa abordagem, sendo entendida, conforme Grunewald 

(1997), como um domínio simbólico e subjetivo relacionado às práticas 

sociais dos Pataxó, ao passo que a tradição é abordada como uma estratégia 

mutável e dinâmica, vinculada à afirmação identitária dos indígenas (Lopes 

Filho, 2017). Também nesse âmbito a resistência dos indígenas pela 

retomada de seus territórios deve ser mencionada, destacando-se os 

aspectos de luta direta e as estratégias construídas por meio de 

negociações.  

A retomada é abordada não apenas como territorial, mas também 

como uma busca pela recuperação da memória. Como outro lado da moeda, 

o conceito de invisibilidade social é discutido como resultado da 

discriminação sofrida pelos indígenas, sendo necessário buscar o 

reconhecimento social para reparar danos históricos (Lopes Filho,2017).  

Nesse sentido, a importância dos sentidos dos JIP é destacada 

considerando sua subjetividade e complexidade, assim como seu contexto 

social, político, econômico e histórico (Aguiar; Ozella, 2013). Isso porque, 

conforme Tubino, Garrido e Tubino (2006), acultura corporal de movimento 

é uma forma de expressão humana, relacionada aos jogos, danças e rituais 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 203-222 

A diversidade nos Jogos Indígenas Pataxó em Coroa Vermelha-BA 

Fábio S. V. Boas; Pablo A. Barbosa; Karkaju Pataxó/Eujácio B.L. Filho 209 

 

 

 

de uma etnia. De acordo com Rubio (2001), a etnia
1
 influencia não apenas a 

forma como o esporte é praticado, mas também a maneira como é 

organizado, compreendido e vivenciado por diferentes grupos sociais.  

Dessa forma, ao analisarmos os Jogos Indígenas Pataxó (JIP) à luz do 

conceito de etnia de Rubio, podemos compreender que tais práticas se 

constituem uma expressão da identidade étnica e cultural do povo Pataxó, 

refletindo suas tradições, valores e formas de organização social.  

Além disso, o esporte configura-se como fenômeno sociocultural e 

promotor de valores, mas perpassa também pela condição da 

mercadorização e do espetáculo (Souza, 1991). De acordo com Souza 

(1991), os jogos proporcionam um espaço de convivência e integração entre 

os membros da comunidade, fortalecendo os laços sociais e promovendo o 

sentimento de pertencimento, solidariedade e para a preservação de suas 

tradições e valores culturais. 

Os atores sociais dos JIP são os próprios indígenas da etnia Pataxó, 

que habitam o território indígena no sul do estado da Bahia, Brasil. Os 

Pataxó, segundo Cancela, Silva e Santos (2016), são descendentes dos 

grupos indígenas dos troncos linguísticos Tupi e Macro-jê que habitavam a 

região onde hoje se localiza a Capitania de Porto Seguro. A história desse 

povo está marcada por eventos como a criação da aldeia de Barra Velha, em 

1861, que teve o objetivo de colonizar e civilizar os indígenas da região. 

Diversas etnias, incluindo os Pataxó, foram reunidas nessa aldeia. No 

entanto, esse arranjo foi desfeito após um evento traumático conhecido 

como "Fogo de 51", que levou os Pataxó a se dispersarem para outras 

localidades (Sampaio,2010). 

Após esse ocorrido houve um processo de etnogênese
2
, no qual os 

Pataxó buscaram reconstruir sua identidade coletiva e reivindicar seus 

direitos. Houve, assim, o seu retorno ao seu território original e iniciaram-

                                       

1 A autora ressalta que a etnia não se restringe apenas à origem racial ou nacional, mas 

engloba uma série de aspectos culturais, sociais, históricos e políticos que influenciam a 

identidade e a vivência dos indivíduos (Rubio, 2001, p. 17). 

2 É, portanto, a etnogênese uma construção de uma “autoconsciência e de uma identidade 

coletiva contra uma ação de desrespeito (em geral produzida pelo Estado nacional), com 

vistas ao reconhecimento e à conquista de objetivos coletivos”, conclui Ricardo (2006, p. 

51). 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 203-222 

A diversidade nos Jogos Indígenas Pataxó em Coroa Vermelha-BA 

Fábio S. V. Boas; Pablo A. Barbosa; Karkaju Pataxó/Eujácio B.L. Filho 210 

 

 

 

se alguns movimentos de retomada de outras terras (Ricardo; Ricardo, 

2006). 

Atualmente, os Pataxó lutam pela ampliação de seu território, além 

de reconhecimento e de respeito aos seus direitos. A aldeia de Coroa 

Vermelha, localizada na região urbana e com grande fluxo de turistas, é um 

importante centro de contato entre os Pataxó e os não indígenas. 

Nesse contexto histórico de lutas, os JIP surgiram como uma iniciativa 

dos próprios indígenas, que utilizam essa prática esportiva como um 

instrumento de legitimação de saberes, práticas e discursos, de modo a 

fortalecer seu próprio processo de retomada cultural e identitária. Assim, os 

JIP são caracterizados por suas particularidades e objetivos específicos, 

diferenciando-se de outros eventos esportivos nacionais. 

Os JIP tiveram sua origem na escola municipal indígena da aldeia de 

Coroa Vermelha, Bahia. Inicialmente, eram atividades escolares que visavam 

integrar a comunidade e promover o ensino e aprendizagem dos alunos. A 

primeira edição ocorreu em 2000, durante as comemorações da Semana da 

Resistência Indígena, e, desde então, os JIP são realizados anualmente no 

mês de abril (Vilas Boas, 2008). 

Os JIP foram inspirados pelos Jogos dos Povos Indígenas, idealizados 

por Carlos e Marcos Terena em 1996 e, posteriormente, pelos Jogos 

Mundiais dos Povos Indígenas, criados em 2015. Esses jogos têm sido 

importantes para a reconstrução da identidade cultural dos povos indígenas 

no Brasil e para reivindicar seus direitos territoriais (Rocha-Ferreira, 2013). 

 

Os JIP: emergência étnica e reafirmação identitária 

Inicialmente, os JIP não eram planejados como competições para a 

comunidade externa à escola. No entanto, ao longo do tempo, tornaram-se 

um evento etnodesportivo com maior organização e recompensas. Nesse 

intuito, comissões foram formadas para escolher o local do evento, definir 

estruturas físicas adequadas e garantir a participação de outras 

comunidades indígenas (Vilas Boas, 2022). 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 203-222 

A diversidade nos Jogos Indígenas Pataxó em Coroa Vermelha-BA 

Fábio S. V. Boas; Pablo A. Barbosa; Karkaju Pataxó/Eujácio B.L. Filho 211 

 

 

 

Conforme Vilas Boas (2022) e Lopes Filho (2017), os JIP têm 

influenciado as práticas culturais e motivacionais das aldeias, mobilizando 

as comunidades para participarem dos jogos. Eles promovem trocas valiosas 

entre as aldeias, transmitindo a memória tradicional dos Pataxó. Dentre as 

práticas da cultura corporal de movimento presentes nos JIP, destacam-se a 

luta corporal, arco e flecha, natação, corrida com tora, cabo de guerra, 

futebol, corrida de maracá, zarabatana e canoagem. 

Além dos aspectos esportivos, segundo os autores supracitados, os 

JIP também valorizam a culinária indígena e a beleza estética, e promovem 

atividades culturais. Os jogos têm se tornado parte das tradições culturais 

dos Pataxó, contribuindo para a preservação e transmissão da sua 

identidade cultural. 

 

Figura 1 – Etnodesporto futebol 

Fonte: Acervo de Karkaju Pataxó (2017). 

 

Os JIP não são os únicos jogos indígenas no Brasil. Existem também 

outros de abrangência municipal, regional ou estadual. No entanto, esses 

Jogos ganharam destaque e adesão social significativa, influenciando as 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 203-222 

A diversidade nos Jogos Indígenas Pataxó em Coroa Vermelha-BA 

Fábio S. V. Boas; Pablo A. Barbosa; Karkaju Pataxó/Eujácio B.L. Filho 212 

 

 

 

comunidades do entorno, assim fortalecendo a visibilidade dos povos 

indígenas participantes (Vilas Boas, 2022). 

As modalidades etnodesportivas dos Jogos Indígenas Pataxó (JIP) que 

se fazem presentes nessas competições tiveram como inspiração os Jogos 

dos Povos Indígenas, que tiveram sua primeira edição em 1996 (Vilas Boas, 

2022). Conforme apurado com representantes e organizadores entre os 

Pataxó, para os indígenas, os jogos nacionais despertaram a realização de 

um sonho e trouxeram uma nova perspectiva para suas tradições culturais, 

incorporando atividades já praticadas internamente em seus territórios 

(Vilas Boas, 2022). 

A comissão organizadora dos primeiros Jogos Indígenas definiu 

diversas modalidades, conforme relatado por Hernandez Vazquéz, em 

2010. Algumas dessas modalidades incluem jogo com linha e variações, 

carreira a cavalo, jogo chueca, sambo (luta), corrida de toras com variações, 

caingire (simulação de campo de batalha), pingire (campo de batalha 

noturno), apãnare (lançamento de flecha) e variações, cabo de guerra e 

variações, canoagem, arremesso de flecha e variações, arremesso de varas 

de 5m, luta corporal com variações, jogo de peteca, ronkrã (jogo de duas 

equipes com bastão e bola), tihimore (similar ao jogo de boliche), jogos com 

bola, jogos de bola de borracha com cabeça e variações, e zarabatana. 

 

 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 203-222 

A diversidade nos Jogos Indígenas Pataxó em Coroa Vermelha-BA 

Fábio S. V. Boas; Pablo A. Barbosa; Karkaju Pataxó/Eujácio B.L. Filho 213 

 

 

 

 

Figura 2 – Modalidades etnodesportivas Pataxó 
Fonte: Acervo de Karkaju Pataxó (2017). 

 

É importante ressaltar que essas modalidades etnodesportivas são 

praticados por determinadas etnias, mas também existem modalidades que 

todas as etnias indígenas praticam. Contudo, para este propósito, trazemos 

como foco a apresentação, descrição e análise das modalidades presentes 

nos JIP, como arco e flecha, cabo de guerra, canoagem, corrida de 

velocidade, corrida com tora, futebol de cabeça, futebol, arremesso de 

tacape, luta, natação e zarabatana (Vilas Boas, 2008). 

Os JIP apresentam uma variedade de etnodesportos, nos quais 

elementos tradicionais e memórias culturais são preservados. A primeira 

modalidade apresentada é o arco e flecha, que está aberta para 

competidores masculinos e femininos. Segundo Ferreira e Rocha (2013), de 

acordo com as tradições culturais dos povos indígenas, o arco e as flechas 

eram originalmente usados como armas de guerra, mas, atualmente, são 

utilizados para caça, pesca e também para a prática esportiva disputada 

entre as aldeias. 

O cabo de guerra é uma modalidade que destaca o elemento da força 

e do confronto físico, tanto para homens quanto para mulheres. É visto 

como um ritual de força e combate, permitindo que os participantes 

extravasem suas emoções. A canoagem, por sua vez, representa uma 

prática tradicional de transporte e pesca entre os indígenas, sendo utilizada 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 203-222 

A diversidade nos Jogos Indígenas Pataxó em Coroa Vermelha-BA 

Fábio S. V. Boas; Pablo A. Barbosa; Karkaju Pataxó/Eujácio B.L. Filho 214 

 

 

 

como meio de locomoção. Na competição, os participantes remam em 

duplas, e a vitória é determinada pela primeira equipe que ultrapassa a linha 

de demarcação com a ponta da canoa. 

A corrida é uma modalidade que resguarda características 

tradicionais, exigindo o uso de trajes indígenas. Tanto homens quanto 

mulheres participam das provas de velocidade, que consistem em séries 

classificatórias, culminando em uma final para determinar o campeão. Por 

seu turno, a corrida com tora é um ritual de casamento indígena adaptado 

como um etnodesporto exclusivamente masculino nos JIP. Nessa 

competição, o noivo carrega uma tora (tronco de uma árvore cortada), que 

representa o peso de sua noiva em um percurso de resistência e força. 

O arremesso de tacape é uma modalidade exclusivamente masculina, 

na qual os participantes arremessam lanças para obter a máxima distância 

possível. As lanças são feitas de forma tradicional, e cada competidor tem 

três lançamentos consecutivos, sendo computado o melhor deles. 

A luta corporal, conhecida como Huka-Huka, é praticada apenas por 

homens e representa um ritual de passagem para a vida adulta e uma forma 

de controlar emoções. Os lutadores se agarram e tentam levantar o 

oponente para tirá-lo do solo, com estilos variados dependendo do grupo 

étnico. 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

Figura 3 – Etnodesporto luta  
Fonte: Acervo de Karkaju Pataxó (2017). 

 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 203-222 

A diversidade nos Jogos Indígenas Pataxó em Coroa Vermelha-BA 

Fábio S. V. Boas; Pablo A. Barbosa; Karkaju Pataxó/Eujácio B.L. Filho 215 

 

 

 

O futebol, embora originário da sociedade ocidental, faz parte do 

contexto cultural de vários grupos indígenas e é praticado nos JIP tanto por 

homens quanto por mulheres. As regras seguem as diretrizes da 

Confederação Brasileira de Futebol. Por fim, a natação é uma prova de 

resistência realizada em águas abertas, como rios, lagos e mar. Homens e 

mulheres participam, e as distâncias variam de 400 a 700 metros, com estilo 

livre. 

As modalidades etnodesportivas dos Jogos Indígenas Pataxó 

configuram-se uma forma de preservar tradições, memórias culturais e 

promover a união entre diferentes povos indígenas. Conforme podemos 

perceber, os JIP incorporam elementos históricos e contemporâneos da 

cultura indígena. 

Nesse processo de fortalecimento e afirmação cultural e dos 

movimentos de retomadas ao qual os JIP fazem parte, a Educação Escolar 

Indígena (EEI) tem um papel de destaque, pois é através da escola e dentro 

dela, em um processo de educação diferenciada, que os Pataxó 

incorporaram elementos importantes na luta por seus direitos à retomada 

de seu território e memória. Entre essas estratégias podem ser mencionadas 

a língua, a dança, a pintura, o artesanato e, por fim, os Jogos Indígenas 

Pataxó (JIP). 

A escola se transformou atualmente em uma ferramenta poderosa 

para fortalecer as estratégias de afirmação identitária e autonomia. Foi 

dentro da escola que os JIP foram criados e que os sentidos impressos nos 

corpos foram ressignificados. Os JIP, para além de campeonatos e 

demonstrações esportivas comuns, possuem uma representação da 

linguagem corporal que reflete os sentidos e as representações simbólicas 

atribuídas pelos participantes Pataxó. Esses significados, de acordo com 

Vilas Boas (2022), estão enraizados em um contexto histórico, social e 

político mais amplo, que abrange todos os povos indígenas no Brasil.  

Assim, para demonstrarmos como ocorre essa produção de sentidos 

ou a ressignificação dos sentidos mais comuns no esporte atual, foram 

utilizados índices categóricos de análise, com base em entrevistas 

semiestruturadas realizadas na aldeia de Coroa Vermelha-BA, durante a 

pesquisa de campo. Essas entrevistas forneceram palavras-chave que foram 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 203-222 

A diversidade nos Jogos Indígenas Pataxó em Coroa Vermelha-BA 

Fábio S. V. Boas; Pablo A. Barbosa; Karkaju Pataxó/Eujácio B.L. Filho 216 

 

 

 

analisadas para compreender as compreensões dos participantes a respeito 

dos Jogos.  

Dentre os achados do estudo de Vilas Boas (2022), os sentidos 

evocados nas falas dos Pataxó destacam a preservação cultural, a 

celebração, a aprendizagem, a integração, a resistência, a visibilidade, o 

orgulho, a estratégia de retomada e a tradição. A participação nos JIP é vista 

como uma forma de preservar a cultura, aprender e aperfeiçoar novos 

costumes, bem como de fortalecer a identidade étnica e promover a 

resistência. 

Os JIP também são percebidos como uma oportunidade de celebração, 

por meio da qual os participantes podem vivenciar músicas, pinturas, 

adereços e culinária indígena (Vilas Boas, 2022). Assim, tem-se que a 

interação entre diferentes etnias participantes e de diferentes regiões é 

valorizada como uma forma de intercâmbio cultural e revitalização da 

identidade cultural dos Pataxó. 

Outrossim, o estudo aponta que a aprendizagem é um aspecto 

importante para os jovens participantes dos JIP, pois está relacionada à 

assimilação da cultura, à afirmação identitária e ao respeito à hierarquia nas 

aldeias. A preparação para os jogos envolve a criação de músicas, danças e 

pinturas corporais, que representam a expressão da cultura Pataxó e o 

ressignificado dos elementos tradicionais, como observado. 

Além disso, as entrevistas também revelaram que os JIP promovem a 

integração entre os Pataxó, o trabalho coletivo e a união das aldeias. Através 

das práticas corporais, como vestimentas, artesanatos, pinturas, danças e 

cânticos, os Pataxó demonstram sua estética corporal e rituais, fortalecendo 

a identidade e a união do povo. 

Em suma, os Jogos Indígenas Pataxó são carregados de significados e 

representações simbólicas que vão além do aspecto competitivo. Eles 

representam a preservação cultural, a celebração, a aprendizagem, a 

integração e a resistência dos Pataxó, fortalecendo sua identidade étnica e 

promovendo a valorização da cultura indígena. 

Em relação às representações do corpo indígena nos Jogos Indígenas 

Pataxó (JIP), estas foram analisadas do estudo levando-se em consideração 

a cultura desse povo, em seus aspectos históricos e socioculturais. O corpo 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 203-222 

A diversidade nos Jogos Indígenas Pataxó em Coroa Vermelha-BA 

Fábio S. V. Boas; Pablo A. Barbosa; Karkaju Pataxó/Eujácio B.L. Filho 217 

 

 

 

indígena é entendido como um meio especial onde as representações 

coletivas se manifestam de maneiras diferentes, refletindo as perspectivas 

individuais e culturais de cada indivíduo (Durkheim,1991). 

Desse modo, os JIP podem ser entendidos como um ritual que age 

sobre os corpos indígenas, permitindo que eles expressem muito mais do 

que habilidades físicas, mas também satisfação, orgulho, tradição, 

politização e resistência aos padrões estéticos e comportamentais impostos 

pelo pensamento hegemônico branco e colonizador. Através de práticas 

como as enlevadas pelos Jogos é que os Pataxó resgatam e ressignificam 

sua memória ancestral, celebrando e reafirmando suas tradições. 

Algumas manifestações tradicionais da cultura corporal são expressas 

através do corpo, como a dança do Awê, realizada durante os JIP, a qual é 

considerada um ritual de boas-vindas aos parentes (Vilas Boas, 2022). 

Ocorre que, no Awê, no contexto dos JIP, os trajes tradicionais e adereços 

são utilizados de forma sagrada, transmitindo conhecimentos relacionados 

à ancestralidade do grupo. Ainda de acordo com o autor ora citado, esses 

trajes não são meramente estéticos, mas uma forma de manifestar o 

pertencimento social e cultural dos Pataxó, tanto em cerimoniais rituais 

quanto em movimentos de resistência.  

Portanto, ao resgatar trajes, danças, movimentos e modalidades 

esportivas, os JIP constituem-se um instrumento de questionamento e 

enfrentamento do ponto de vista colonialista, que historicamente se ateve 

apenas às características externas e impôs uma versão folclorizada do corpo 

indígena, transformando a diferença em estigma. Essa perspectiva ignorou, 

por muito tempo, a história própria dos indígenas no Brasil, marcada por 

violência e pela imposição de uma cultura ocidental sobre suas tradições 

(Vilas Boas, 2022). 

Ao promover o questionamento dessas acepções do pensamento 

hegemônico, os JIP ressignificam o corpo indígena como um elemento 

subjetivo e transgressor, que vai além das dimensões físicas e estéticas. 

Enquanto os discursos dominantes nas modalidades etnodesportivas e na 

sociedade em geral se concentram no corpo como espetáculo e mercadoria, 

os corpos indígenas resistem a essas pressões sociais, expressando sua 

identidade étnica e cultural. Eles carregam marcas do processo de 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 203-222 

A diversidade nos Jogos Indígenas Pataxó em Coroa Vermelha-BA 

Fábio S. V. Boas; Pablo A. Barbosa; Karkaju Pataxó/Eujácio B.L. Filho 218 

 

 

 

colonização e, através das práticas culturais em ações como os Jogos, 

buscam retomar suas memórias, valorizar suas tradições e lutar por seus 

direitos e território. 

Em suma, temos que as representações do corpo indígena nos Jogos 

Indígenas Pataxó refletem a cultura, a história e a resistência dos Pataxó. O 

corpo é utilizado como meio de expressão, resgate de memórias e afirmação 

da identidade étnica e cultural. Considerando o contexto atual, marcado 

pela globalização e pela pressão cultural hegemônica, observamos que as 

comunidades indígenas enfrentam desafios significativos na preservação de 

suas identidades culturais.  

Nesse sentido, os JIP e o corpo pataxó emergem como formas de 

resistência e reivindicação de direitos, desempenhando um papel central na 

construção e manutenção da identidade étnica Pataxó. As representações 

geradas pelo evento aqui tratado contribuem para fortalecer as lutas 

indígenas, promover o reconhecimento das tradições e valorizar a 

diversidade cultural. 

 

Considerações finais 

Como conclusão, este estudo alcançou que os JIP não são apenas 

competições esportivas. Tratam-se de modalidades etnodesportivas que 

carregam uma manifestação cultural profundamente enraizada nas estratégias 

de afirmação identitária e resistência dos Pataxó da aldeia de Coroa Vermelha, 

Bahia. Os Jogos têm buscado evocar uma expressão multifacetada da luta 

indígena no Brasil por reconhecimento e direitos essenciais, como educação e 

território. Por isso, sua análise nos permite uma visão detalhada dos processos 

de emergência étnica e das estratégias de reafirmação identitária de parte dos 

povos indígenas do país. 

Por meio de análises das entrevistas realizadas na aldeia de Coroa 

Vermelha, Bahia, e das anotações do diário de campo, com o auxílio da 

perspectiva teórica da História Oral, foi possível compreender os sentidos 

atribuídos pelos Pataxó aos JIP.  



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 203-222 

A diversidade nos Jogos Indígenas Pataxó em Coroa Vermelha-BA 

Fábio S. V. Boas; Pablo A. Barbosa; Karkaju Pataxó/Eujácio B.L. Filho 219 

 

 

 

Considerando os objetivos estabelecidos neste estudo, observamos que 

a emergência étnica a partir dos Jogos Indígenas se constitui nos Jogos como 

algo que ultrapassa a simples competição esportiva: são oportunidades para os 

Pataxó expressarem sua cultura, tradições e identidade. Ao investigar as 

estratégias de reafirmação identitária dos indígenas Pataxó na comunidade 

pesquisada, foi possível identificar que o evento reforçar a resistência e luta 

deste povo por direitos. E ao explorar como essas dinâmicas influenciam os 

sentidos dos Jogos Indígenas e do corpo Pataxó, constatamos que estes tornam-

se espaços de (re)criação, experimentação, difusão e vivência da cultura, 

contribuindo sobremaneira para a afirmação da identidade étnica desse povo. 

Ao compartilharem traços culturais tradicionais, os Jogos fortalecem o 

sentimento de pertencimento dos Pataxó e reavivam suas memórias coletivas, 

antes silenciadas. 

Os participantes dos JIP compreendem esses jogos como uma estratégia 

para garantir seus direitos territoriais, econômicos e culturais. Desse modo, os 

JIP não são apenas uma forma de resistência, mas também uma maneira de 

reivindicar visibilidade e reconhecimento para os Pataxó, alertando a sociedade 

sobre suas demandas e lutas. 

 

 

Referências  

AGUIAR, Wanda Maria J.; OZELLA, Sergio. Apreensão dos sentidos: 

aprimorando a proposta dos núcleos de significação. Revista Brasileira 

de Estudos Pedagógicos, Brasília, v. 94, n. 236, p. 299-322, jan./abr. 

2013.  

ALMEIDA, Arthur José Medeiros de. Esporte e cultura: esportivização de 

práticas corporais nos jogos dos povos indígenas. Brasília: Gráfica e 

Editora Ideal, 2011. 

BARBANTI, Valdir José; AMADIO, Alberto C.; BENTO, Jorge O.; MARQUES, 

António T. Esporte e atividade física: interação entre rendimento e 

qualidade de vida. 1. ed. Barueri, SP: Manole, 2002. 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 203-222 

A diversidade nos Jogos Indígenas Pataxó em Coroa Vermelha-BA 

Fábio S. V. Boas; Pablo A. Barbosa; Karkaju Pataxó/Eujácio B.L. Filho 220 

 

 

 

 

CANCELA, Francisco; SILVA, Tharles Souza; SANTOS, Uiá Freire Dias 

dos. História da Capitania de Porto Seguro: Novos Estudos Sobre a 

Bahia Colonial, Sec. XVI - XIX. Jundiaí: Paco Editorial, 2016. 

DURKHEIM, Émile. A divisão do trabalho social. Lisboa: Presença, 1991. 

FASSHEBER, José Ronaldo Mendonça. Etno - desporto indígena: a 

Antropologia Social e o campo entre os Kaingang.  Brasília: Ministério 

do Esporte2010. 

FERREIRA, Deoclecio Rocco Gruppi; ROCHA, Maria Beatriz. Jogos Dos 

Povos Indígenas: As Práticas Corporais. In: Fiep Bulletin, Foz do Iguaçu, 

v. 83, p. 47-52, 2013. 

FREITAS, Edinaldo Bezerra de. Fala de índio, História do Brasil: o desafio 

da etno-história indígena. História Oral, São Paulo, n. 7, p. 181-197, 

jun. 2004.  

GIL, Antonio Carlos. Como elaborar projetos de pesquisa. 4. ed. São 

Paulo: Atlas, 2008.  

GRUNEWALD, Rodrigo Azevedo. A tradição como pedra de toque. 

Anuário Antropológico/1996. Rio de Janeiro: Tempo Brasileiro, 1997. 

LOPES FILHO, Eujacio Batista. Jogos Indígenas Pataxó: a identidade 

cultural Pataxó por meio do esporte. Belo Horizonte: UFMG, 2017. 

POVO Pataxó. Inventário Cultural Pataxó: tradições do povo Pataxó do 

Extremo Sul da Bahia. Bahia: Atxohã / Instituto Tribos Jovens (ITJ), 

2011.  

RICARDO, Beto; RICARDO, Fany (Org.). Povos Indígenas no Brasil: 2001-

2005. São Paulo: Instituto Socioambiental, 2006. 

SAMPAIO, José Augusto Laranjeiras. Sob o Signo da Cruz. Relatório 

Circunstanciado de Identificação e Delimitação da Terra Indígena 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 203-222 

A diversidade nos Jogos Indígenas Pataxó em Coroa Vermelha-BA 

Fábio S. V. Boas; Pablo A. Barbosa; Karkaju Pataxó/Eujácio B.L. Filho 221 

 

 

 

Pataxó da Coroa Vermelha. In: Cadernos do LEME, [s.l.],  v. 2, n. 1. p. 

95-176, 2010. 

SANTOS, Fabricio Lyrios. Os índios na história da Bahia. Cruz das 

Almas, BA: Edufrb, 2016. 

SOUZA, A. M. Esporte Epetáculo: a mercadorização do movimento 

corporal humano. Dissertação de mestrado. 1991. 151f. Universidade 

Federal de Santa Catarina, 1991.  

THIOLLENT, Michel. Metodologia da pesquisa - ação. 2. ed. São Paulo: 

Cortez, 1986. 

TUBINO, M. J. G.; GARRIDO, F.; TUBINO, F. Dicionário enciclopédicodo 

esporte. Rio de Janeiro: SENAC, 2006. 

VILAS BOAS, Fábio Souza. Jogos Indígenas Pataxó em Coroa Vermelha 

- Bahia. Discutindo o Jogo no Processo de Afirmação da Identidade 

Cultural. Rio de Janeiro: UGF, 2008. 

VILAS BOAS, Fábio Souza. Processos de emergência étnica e estratégias 

de reafirmação identitária: os sentidos dos Jogos indígenas e do corpo 

Pataxó em Coroa Vermelha-BA. 2022. 124f. Tese (Doutorado em 

Estado e Sociedade). Universidade Federal do Sul da Bahia, Porto 

Seguro, 2022. 

 

 

Fábio Souza Vilas Boas  
Doutor pela Universidade Federal do Sul da Bahia, Processos de emergência étnica 

e estratégias de reafirmação identitária: os sentidos dos Jogos Indígenas e do 

corpo Pataxó em Coroa Vermelha-BA. Mestre pela Universidade Gama Filho, tema: 

Jogos indígenas Pataxó em Coroa Vermelha-Bahia. Discutindo o Jogo no Processo 

de Afirmação da Identidade Cultural. Especialista em Metodologia do Ensino na 

Educação Física pela UESB Jequié e Educação Física Escolar pelo instituto PROMINAS 

e Universidade Cândido Mendes. Graduado em Licenciatura e Bacharelado em 

Educação Física pela Universidade Federal de Viçosa (2000). Professor da 

Secretaria Estadual de Educação do Estado da Bahia. 

E-mail: fabio.boas@educacao.ba.gov.br  

Currículo lattes: http://lattes.cnpq.br/8896018510267726  

 

mailto:fabio.boas@educacao.ba.gov.br
http://lattes.cnpq.br/8896018510267726


Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 203-222 

A diversidade nos Jogos Indígenas Pataxó em Coroa Vermelha-BA 

Fábio S. V. Boas; Pablo A. Barbosa; Karkaju Pataxó/Eujácio B.L. Filho 222 

 

 

 

Pablo Antunha Barbosa 
Graduado em Ciências Sociais pela Universidade de Paris X Nanterre (França); tem 

mestrado em Etnologia e Sociologia Comparada pela Universidade de Paris X 

Nanterre (França). Realizou doutorado em Antropologia Social e Histórica pela 

École des Hautes Etudes en Sciences Sociales (EHESS, Paris), França, com período 

de co-tutela no Programa de Pós-Graduação em Antropologia Social, Museu 

Nacional, Universidade Federal do Rio de Janeiro (PPGAS-MN-UFRJ). Realizou pós-

doutorado na mesma instituição (PPGAS-MN-UFRJ) entre junho de 2015 e março de 

2018. Entre janeiro e fevereiro de 2025 foi professor visitante no IPEAT, Université 

de Toulouse 2 - Jean Jaurès. Atualmente é Professor Adjunto do Centro de 

Formação em Ciências Humanas e Sociais da Universidade Federal do Sul da Bahia 

(CFCHS/UFSB), professor permanente do Programa de Pós-Graduação em Estado e 

Sociedade (PPGES/UFSB) e vice-coordenador do curso Bacharelado em Antropologia 

da UFSB. 

E-mail: pablo.barbosa@csc.ufsb.edu.br  

Currículo lattes: http://lattes.cnpq.br/9178360038758612   
 

 

Eujacio Batista Lopes Filho (Karkaju Pataxó) 
Graduado em Ciências Sociais e Humanidades – FIEI/UFMG. Mestrando em Estado 

e Sociedade – Universidade Federal do Sul da Bahia (UFSB). Título de Notório Saber 

sobre os Jogos Indígenas Pataxó, reconhecido pela UFSB. Coordenador do CESOL 

– Centro Popular de Economia Solidária. Fundador do Ãgwaré Instituto. Atuação 

nos Jogos Indígenas: Coordenador Geral dos Jogos Indígenas Pataxó de Coroa 

Vermelha -Santa Cruz Cabrália/BA. Coordenador Desportivo dos Jogos dos Povos 

Indígenas e dos Jogos Mundiais dos Povos Indígenas -Comitê Intertribal – ITC. 

Coordenador Técnico dos Jogos Indígenas de Porto Seguro/BA. Coordenador de 

Saberes Indígenas – Ministério dos Povos Indígenas. Coordenador de Esporte e 

Lazer -Ministério dos Povos Indígenas. Coordenador Geral de Promoção a Políticas 

Culturais – Ministério dos Povos Indígenas (atual). Especialista em Esporte 

Indígena, etnoturismo e economia indígena. 

E-mail: karkajupataxo@gmail.com  

Currículo lattes: https://lattes.cnpq.br/8071159553748175  
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Recebido para publicação em novembro de 2024. 

Aprovado para publicação em fevereiro de 2025. 

mailto:pablo.barbosa@csc.ufsb.edu.br
http://lattes.cnpq.br/9178360038758612
mailto:karkajupataxo@gmail.com
https://lattes.cnpq.br/8071159553748175


Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 223-253 

 
 

 

Futebol de mulheres Asuriní: do 

“embaçar”ao jogar, a conquista de espaços 

Asuriní women’s soccer: from “blurring” when 

playing, to conquering spaces 

 

El fútbol femenino Asuriní: de “difuminarse” al 

jugar, a conquistar espacios 

 

Jairson Monteiro Rodrigues Viana 

Instituto Federal de Educação, Ciência e Tecnologia do Pará 

jairson.viana@ifpa.edu.br  

 

Maria Sarmento Pereira 

Instituto Federal de Educação, Ciência e Tecnologia do Pará 

sarmento-y@hotmail.com  

 

Resumo: Este estudo tem como objeto de pesquisa a prática do 

futebol por mulheres indígenas Asuriní, da aldeia Trocará, localizada 

no município de Tucuruí, estado do Pará – Amazônia. Contexto no 

qual se busca analisar tal prática para entender como essas mulheres 

utilizam o saber esportivo do futebol e de sua cultura Asuriní para 

elaborar e reelaborar tal esporte na comunidade. Para tanto, 

especificamente, objetivamos: a) descrever a prática do futebol por 

mulheres Asuriní; b) destacar o processo de formação cultural da 

mulher Asuriní; e c) estabelecer correlações entre o saber esportivo 

do futebol e a cultura Asuriní. De caráter etnográfico, a pesquisa de 

campo foi realizada com o uso da técnica de observação e da 

aplicação de entrevistas semiestruturadas. De modo a evidenciar a 

importância que a prática do futebol exerce naquela comunidade 

sobre as mulheres indígenas Asuriní do Trocará. 

Palavras-chave: Mulher indígena Asuriní. Futebol. Cultura Asuriní do 

Trocará. 

mailto:jairson.viana@ifpa.edu.br
mailto:sarmento-y@hotmail.com


Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 223-253 

Revista Territorial. ISSN: 2317-0360 

 

 

 

      

Abstract: This study’s research object is the practice of soccer by 

Asuriní indigenous women, from the Trocará village, located in the 

municipality of Tucuruí, state of Pará – Amazon. Context in which we 

seek to analyze this practice to understand how these women use 

the sporting knowledge of soccer and their Asuriní culture to 

elaborate and re-elaborate this sport in the community. To this end, 

specifically, we aim to: a) describe the practice of soccer by Asuriní 

women; b) highlight the process of cultural formation of the Asuriní 

woman; and c) establish correlations between soccer sports 

knowledge and Asuriní culture. Of an ethnographic nature, the field 

research was carried out using observation techniques and the 

application of semi-structured interviews. In orderto highlight the 

importance that the practice of soccer has in that community on the 

Asuriní indigenous women of Trocará. 

Keywords: Asuriní indigenous woman. Soccer. Asuriní Culture of 

Trocará. 

 

Resumén: Este estudio tiene como objeto de investigación la práctica 

del fútbol por mujeres indígenas Asuriní, de la aldea Trocará, 

ubicada en el municipio de Tucuruí, estado de Pará – Amazonas. 

Contexto en el que buscamos analizar esta práctica para comprender 

cómo estas mujeres utilizan el conocimiento deportivo del fútbol y 

su cultura Asuriní para desarrollar y reelaborar este deporte en la 

comunidad. Para ello, en concreto, nos proponemos: a) describir la 

práctica del fútbol por parte de las mujeres asuriní; b) resaltar el 

proceso de formación cultural de la mujer Asuriní; y c) establecer 

correlaciones entre el conocimiento deportivo del fútbol y la cultura 

Asuriní. De carácter etnográfico, la investigación de campo se realizó 

utilizando la técnica de observación y la aplicación de entrevistas 

semiestructuradas. Con el fin de resaltar la importancia que tiene la 

práctica del fútbol en las mujeres indígenas Asuriní de Trocará en 

esa comunidad. 

Palabras clave: Mujer indígena Asuriní. Fútbol. Cultura Asuriní de 

Trocará.



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 223-253 

Futebol de mulheres Asuriní: do “embaçar”ao jogar, a conquista de espaços 

Jairson Monteiro Rodrigues Viana; Maria Sarmento Pereira 225 

 

 

 

Introdução 

É fato que o futebol é uma das modalidades esportivas mais 

praticadas e difundidas no mundo, tendo chegado ao Brasil no século XIX. 

A prática moderna do futebol, com regras e funções estabelecidas como o 

praticamos na atualidade, surgiu na Inglaterra, em 1863
1

, quando as 

associações de Rugby e Football se afastaram, dando oportunidade para a 

criação da primeira instituição de regulamentação futebolística, a Football 

Association
2

. 

Apesar de termos aprendido, exaustivamente, que o futebol surgiu na 

Inglaterra, encontram-se registros históricos sobre práticas semelhantes ao 

que hoje chamamos de futebol entre os chineses, o Tsu-Chu. Tais registros 

estão em um manual militar datado dos séculos III a II a.C., o qual: 

[…] consistia em chutar uma bola de couro preenchida com 

penas e cabelo através de uma abertura, medindo apenas 30-

40cm de largura, em uma rede fixada entre dois longos 

bastões de bambu. De acordo com uma variação desse 

exercício, não era permitido o jogador alcançar seu alvo 

desimpedido, mas deveria utilizar seus pés, peito, costas e 

ombros enquanto tentava resistir aos ataques de seus 

oponentes. O uso das mãos não era permitido (FIFA, 2023)
3

. 

Cerca de 500 a 600 anos após os primeiros vestígios na China, 

surgiram relatos acerca da modalidade no Japão, o Kemari, um jogo em que 

os participantes ficam em círculo, cuja finalidade é chutar a bola para outro 

participante sem que esta toque o chão. Também, gregos e romanos tinham 

registros de práticas semelhantes ao futebol, o Episkyros, que: 

[…] era jogado com uma bola menor por dois times em um 

campo retangular com marcações para limitar o campo e uma 

linha central. O objetivo era fazer a bola passar através dos 

limites do campo inimigo, com os jogadores passando entre 

si, truques eram a ordem do dia. O jogo permaneceu popular 

por 700-800 anos, mas, embora os romanos o tenham levado 

                                         
1

Criação das 13 regras que o regulamentaram como esporte. 

2

FIFA. History of Football – The Origins. Disponível em: 

https://www.fifamuseum.com/en/exhibitions-events/special-exhibitions/origins/. Acesso 

em: 12 mar. 2023. 

3

Ibidem (Tradução nossa). 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 223-253 

Futebol de mulheres Asuriní: do “embaçar”ao jogar, a conquista de espaços 

Jairson Monteiro Rodrigues Viana; Maria Sarmento Pereira 226 

 

 

 

para a Grã-Bretanha com eles, o uso dos pés era tão 

insignificante que mal pode ser considerado uma 

consequência (FIFA, 2023)
4

. 

Galeano (2009), em seus estudos, relata práticas semelhantes ao 

futebol nas Américas, descrevendo atividades com bola entre os indígenas 

centro-americanos: 

No México e na América Central, a bola de borracha era o sol 

de uma cerimônia sagrada desde uns mil e quinhentos anos 

antes de Cristo; mas não se sabe desde quando se joga o 

futebol em muitos lugares da América. Segundo os índios da 

selva amazônica da Bolívia, tem origens remotas a tradição 

que os leva a correr atrás de uma bola de borracha maciça 

para metê-la entre dois paus sem fazer uso das mãos 

(Galeano, 2009, p. 31). 

De acordo com Galeano (2009, p. 32), no século XVIII, um sacerdote 

espanhol, das missões jesuítas do Alto Paraná, descreveu, assim, um 

costume antigo do Povo Guarani: “não lançam a bola com a mão, como nós, 

mas com a parte superior do pé descalço”. O autor também relata que, entre 

os indígenas do México e da América Central, a bola era golpeada, 

costumeiramente, com o quadril ou com o antebraço, embora as pinturas 

de Teotihuacán e de Chichén ltzá revelem que, em certos jogos, chutava-se 

a bola com o pé e o joelho. 

Na América Latina, especificamente no Brasil, há registros nos 

primeiros séculos de atividades realizadas com bola. Gilberto Freyre, em sua 

obra Casa-Grande &Senzala, descreve um jogo com bola de borracha 

praticado pelos indígenas, o qual consistia em controlar a bola por meio de 

cabeçadas e, algumas vezes, com as costas. 

Vale destacar que há divergências sobre a origem do futebol brasileiro 

entre alguns historiadores e pesquisadores. Alguns afirmam ter começado 

a ser jogado em solo brasileiro na década de 1860, no Colégio São Luís, em 

Itu. Posteriormente, em outras instituições de ensino, como no Colégio 

Anchieta e no Colégio Dom Pedro II, ambos no estado do Rio de Janeiro 

(Rosa, 2011). Severino (2010), em seus estudos, destaca a presença do 

                                         

4

Ibidem (Tradução nossa). 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 223-253 

Futebol de mulheres Asuriní: do “embaçar”ao jogar, a conquista de espaços 

Jairson Monteiro Rodrigues Viana; Maria Sarmento Pereira 227 

 

 

 

escocês Thomas Donohoe, o qual teria trazido o futebol ao Rio de Janeiro 

alguns anos antes de Charles Miller.  

Apesar das divergências sobre a origem do futebol, oficialmente no 

Brasil, a versão mais aceita determina que Charles Miller, um brasileiro 

paulista, filho de ingleses, retornando ao Brasil em outubro de 1894, trouxe 

de presente ao seu País duas bolas e uma bomba para enchê-las, além de 

uniformes, apito e um livro de regras do esporte (Aquino, 2002), ou melhor, 

trouxe o futebol. 

Momento em que, o cenário brasileiro era de um país republicano, 

que, recentemente, havia abolido a escravidão e acabava de trocar a mão de 

obra negra por trabalhadores imigrantes brancos assalariados. 

Nesse contexto, inicialmente, o futebol se disseminou, sobretudo, 

entre os jovens da elite que se organizavam em clubes e escolas ligadas às 

colônias de imigrantes, como também no meio industrial, dominado pela 

aristocracia de origem europeia (Helal, 2007). Franco Junior (2007) afirma 

que, nesse período: 

Colégios e clubes constituíam-se em espaços restritivos de 

formação, lazer e sociabilidade, nos quais se representava a 

pretensa superioridade da elite, que procurava fortalecer, 

num movimento endógeno, por meio da difusão de vínculos 

de solidariedade e do consequente afastamento dos demais 

setores sociais (Franco Junior, 2007, p. 62-63). 

Em 1923, fundou-se o Clube de Regatas Vasco da Gama, no Rio de 

Janeiro, primeiro clube de elite a aceitar atletas negros em sua equipe para 

a disputa do campeonato daquele ano. Feito que causou grande impacto na 

estrutura recém-organizada do futebol do Rio de Janeiro ao conquistar o 

título carioca.  

Tal acontecimento causou a ruptura das equipes brancas do 

Fluminense, Botafogo, Flamengo, América Bangu e São Cristóvão com o 

Vasco da Gama. As equipes brancas fundaram, em 1924, a Associação 

Metropolitana de Esportes Amadores, a qual não contaria com a participação 

do Vasco da Gama, que se recusou a excluir de sua equipe os 12 jogadores 

negros (Franco Júnior, 2007). 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 223-253 

Futebol de mulheres Asuriní: do “embaçar”ao jogar, a conquista de espaços 

Jairson Monteiro Rodrigues Viana; Maria Sarmento Pereira 228 

 

 

 

A história do futebol está, portanto, intrinsecamente, ligada ao 

confronto entre classes sociais. Em sua chegada elitista ao Brasil, a prática 

do futebol esteve presente nos conflitos entre pobres e ricos, negros, 

indígenas, mestiços e brancos. Tal disputa de forças entre poderosos e 

oprimidos e tentativas de controle social deram origem ao futebol na 

Inglaterra e no Brasil. Até então, não se ouvia falar do envolvimento de 

mulheres no futebol, tampouco de mulheres indígenas. É notório que o 

mundo do futebol se caracterizou por ser, desde sua origem, um espaço 

exclusivamente masculino. Nessa perspectiva, questionamos: qual o lugar 

da mulher no País do futebol? 

Existem diferentes versões sobre o início da prática do futebol 

feminino no Brasil. Em uma das versões apresentadas, a primeira partida 

oficial de futebol feminino no Brasil aconteceu em 1921, como uma atração 

para as pessoas em uma festa junina no estado de São Paulo. Anos depois, 

outra partida ocorreu em abril de 1941. Em outra versão, segundo Salles, 

Silva e Costa (1996), após análise de matéria jornalística do Brasil em 1976, 

as primeiras partidas de futebol feminino ocorreram na praia do Leblon em 

dezembro de 1975, as quais aconteciam sempre tarde da noite em virtude 

de as jogadoras serem empregadas domésticas. 

Durante o governo de Getúlio Vargas, foi criado o Decreto-Lei nº 

3.199, de 14 de abril de 1941 (Brasil, 1941), proibindo a “prática de esportes 

incompatíveis com a natureza feminina”, entre eles, o futebol. Assim, o 

futebol feminino passou a ser visto como um “desvio de conduta”, dado que 

permitia às mulheres outras funções “além daquelas consagradas pelo 

estereótipo da ‘rainha do lar’, que sedimentava a representação da mulher 

como a ‘boa mãe’ e a ‘boa esposa’ (de preferência seguindo os padrões 

hollywoodianos de beleza), principalmente, restrita ao espaço doméstico” 

(Franzini, 2005, p. 321). 

A liberação da prática esportiva para as mulheres era limitada aos 

esportes que se diziam compatíveis com a estrutura corporal feminina, 

gerando, dessa forma, um distanciamento do futebol, pois: 

Mesmo que as mulheres participassem de alguns eventos 

esportivos, o temor à desmoralização feminina frente à 

exibição e espetacularização do corpo se traduzia num 

fantasma a rondar as famílias, em especial, as da elite. A 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 223-253 

Futebol de mulheres Asuriní: do “embaçar”ao jogar, a conquista de espaços 

Jairson Monteiro Rodrigues Viana; Maria Sarmento Pereira 229 

 

 

 

prática esportiva, o cuidado com a aparência, o 

desnudamento do corpo e o uso de artifícios estéticos, por 

exemplo, eram identificados como impulsionadores da 

modernização da mulher e da sua autoafirmação na 

sociedade e, pelo seu contrário, como de natureza vulgar que 

a aproximava do universo da desonra e da prostituição 

(Goellner, 2005, p. 145). 

É necessário que se mantenha aberta a discussão acerca da 

desigualdade de espaços para a prática e o investimento no futebol, pois, a 

despeito de o futebol feminino ter conquistado mais espaço nos clubes e na 

mídia na última década, a realidade vivenciada pelas jogadoras é totalmente 

diferente daquela experenciada pelos jogadores homens, ao passo que o 

histórico do futebol feminino, diante da repressão e da ainda latente falta 

de incentivo, explica a razão disto.  

Incluídos nessa realidade estão os povos indígenas do Brasil, cuja 

história encontra-se marcada por impactos culturais, sociais, econômicos, 

de saúde e ambientais, decorrentes da expansão e consolidação da 

colonização/exploração do homem branco sobre seus territórios. Em nossa 

região, em particular, a construção de hidrelétricas
5

foi um fator que trouxe 

impactos à vida dessa população e expulsou indígenas de suas terras.  

Segundo o censo (IBGE, 2023), 1.693.535 milhão de pessoas se 

identificam como indígenas, representando 0,83% da população. A maior 

população indígena encontra-se localizada na região Norte, posto que, 

nessa região, 753.357 mil indivíduos se declararam indígenas, 

representando 44,48% da população indígena nacional. No Estado do Pará, 

há 89.974 mil pessoas que se declararam indígenas. 

Em relação às tradições culturais esportivas dos povos indígenas no 

Brasil, Camargo (2014) revela que eles já praticavam o jogo de bola com os 

pés, como é o caso dos indígenas habitantes do Alto Xingu (MT).Estes 

praticam um esporte chamado Katulaiwa, semelhante ao futebol, em que a 

bola é chutada usando somente os joelhos e a regra se assemelha a do 

futebol.  

                                         
5

No Pará temos duas usinas de grande porte: a usina hidrelétrica de Tucuruí e a de Belo 

Monte. A implantação destas usinas ocasionou o alagamento de algumas cidades e 

vegetações nativas, alterando o ecossistema local e expulsando comunidades indígenas de 

suas moradias. 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 223-253 

Futebol de mulheres Asuriní: do “embaçar”ao jogar, a conquista de espaços 

Jairson Monteiro Rodrigues Viana; Maria Sarmento Pereira 230 

 

 

 

Do mesmo modo, os Pareci, com o “futebol de cabeça”, o Xikunahity, 

praticam sem a participação da mulher indígena. Há, portanto, uma relação 

de aproximação entre alguns povos indígenas e o esporte com bola. 

Atualmente, há, também, semelhanças entre indígenas e não indígenas 

brasileiros, pois ambos demonstram paixão pelo futebol e a exclusão da 

mulher do jogo. 

 

Metodologia 

O estudo de campo realizado tem como base a pesquisa qualitativa, 

sendo que as informações foram coletadas e analisadas de modo indutivo. 

Como indica Bogdan e Biklen (1994), os significados foram o foco do estudo.  

Em um primeiro momento, descrevemos e analisamos as 

informações. Num segundo, passamos a interpretá-las, visto que, conforme 

orienta Negrine (2004, p. 60): 

[…] a pesquisa qualitativa tem como pressuposto científico 

manipular informações recolhidas, descrevendo-as e 

analisando-as, para num segundo momento interpretar e 

discutir à luz da teoria, ao passo que a pesquisa quantitativa, 

a partir da quantificação dos dados recolhidos, se serve de 

modelos matemáticos para descrever, analisar, interpretar e 

discutir os achados. 

A investigação trata de um caso específico: a prática do futebol por 

mulheres indígenas da Aldeia Indígena Asuriní do Trocará (AIAT). A ideia era 

entender o fenômeno do futebol praticado por mulheres no contexto da vida 

real, como propõe Yin (2005), retratando a realidade de forma completa e 

profunda. A preocupação central era, como orienta Ludke e André (1989), 

compreender o cenário investigado de modo singular, produzindo subsídios 

para que ocorresse um entendimento mais complexo do fenômeno na sua 

relação com o entorno social. 

Os dados coletados e as informações obtidas, durante a fase de 

imersão na AIAT, foram sistematizados, descritos e analisados sob o manto 

da pesquisa qualitativa, utilizando a metodologia da microanálise 

etnográfica, porque o estudo etnográfico busca possibilitar que a palavra 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 223-253 

Futebol de mulheres Asuriní: do “embaçar”ao jogar, a conquista de espaços 

Jairson Monteiro Rodrigues Viana; Maria Sarmento Pereira 231 

 

 

 

do excluído seja manifestada e ouvida. Nesse contexto, os excluídos são 

aqueles que, por definição, nunca são ouvidos: aldeias isoladas, povos 

colonizados, classes dominadas ou grupos em vias de extinção nas 

sociedades contemporâneas, ditas desenvolvidas (Beaud; Webe apud 

Fonseca, 1998, p. 3).  

 

O povo indígena Asuriní do Trocará 

Segundo Franz-Boas (1920 apud Lévi-Strauss, 2003, p. 21), “para 

compreender a história, não basta saber como são as coisas, mas como 

chegaram a ser o que são”. Nessa linha de pensamento, acreditamos ser 

importante um olhar sobre a história do povo Asuriní do Trocará, dividida 

em um período pré-contato e um pós-contato com os não indígenas.  

O povo indígena Asuriní da Terra Indígena Trocará, também 

conhecido como os Asuriní do Tocantins ou Asuriní do Trocará e Akuáwa-

Asuriní, atualmente, vive na região Norte da Amazônia Paraense, município 

de Tucuruí (PA), sendo constituído por813 indígenas (IBGE, 2023). Antes, 

ocupou o município de Pacajá e, depois de conflitos com o povo Parakanã, 

mudou-se de lugar, estabelecendo-se nessa região, inicialmente, às 

margens do rio Tocantins. Na década de 1980, com a construção da Usina 

Hidrelétrica de Tucuruí e as consequentes inundações em decorrência dessa 

construção, os indígenas foram obrigados a se deslocar para terras mais 

distantes da margem do rio. 

As Terras Indígenas (TI) dos Asuriní, localizadas na jusante
6

 da 

Hidrelétrica de Tucuruí, não foram completamente inundadas pelo 

reservatório desta. Ainda assim, os Asuriní sofreram o que se denomina 

“efeitos indiretos”, ou seja, sofreram as consequências das profundas 

transformações na estrutura socioeconômica da região e dos desequilíbrios 

ecológicos resultantes da instalação da obra na década de 1980. Entre as 

transformações ocorridas, evidenciamos o excesso de fazendas que se 

instalaram aos arredores da Terra Indígena, o desmatamento excessivo e a 

                                         
6

Jusante é o mesmo que rio abaixo. 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 223-253 

Futebol de mulheres Asuriní: do “embaçar”ao jogar, a conquista de espaços 

Jairson Monteiro Rodrigues Viana; Maria Sarmento Pereira 232 

 

 

 

inundação da área localizada às margens do rio, devido à elevação do nível 

da água. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
Figura 1 – Mapa de localização da Aldeia Asuriní do Trocará na TI Trocará 

Fonte: Gonçalves (2010). 

 

A TI está localizada aproximadamente a 25 km ao Norte da cidade de 

Tucuruí na PA-156 / BR-422, amplamente conhecida como Transcametá 

desde a década de 1970, a TI possui serviços de energia elétrica, sistema 

de água encanada, escola indígena e posto de saúde (após reivindicações 

dos Asuriní). A população indígena, que vive nessa área, distribui-se, 

principalmente, em quatro aldeias denominadas: Trocará (aldeia central), 

Ororitawa, Oimutawá e Marirotawa. Imperioso ressaltar que em cada aldeia 

há um cacique. 

Ribeiro (2014) afirma que a aldeia Trocará, sede da TI, é o localno qual 

são tomadas as mais importantes decisões desse povo. A divisão em várias 

aldeias é vista pelo autor como uma estratégia das lideranças indígenas para 

assegurar a posse de suas terras e livrá-las de invasões e, 

consequentemente, da sua devastação. A autora ressalta, ainda, o grau de 

organização do povo Asuriní, na medida em que cada núcleo é gerenciado 

por um cacique, os quais há um cacique geral, também chamado de capitão, 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 223-253 

Futebol de mulheres Asuriní: do “embaçar”ao jogar, a conquista de espaços 

Jairson Monteiro Rodrigues Viana; Maria Sarmento Pereira 233 

 

 

 

o qual é o cacique Kajuangawa Asuriní, mais conhecido por Kaju (líder de 

todas as aldeias Asuriní). 

 

A mulher indígena 

Ao longo da pesquisa bibliográfica na base de teses e dissertações da 

CAPES e repositórios de artigos acadêmicos como: Revista Movimento; 

Revista Motrivivência (Revista da Educação Física, Esporte e Lazer da UFSC); 

Motriz (Revista de Educação Física daUnesp); Revista de Educação Física da 

Universidade de Maringá; Revista Brasileira de Ciência e Movimento, 

Literatura Latino-Americana e do Caribe em Ciências da Saúde (LILACS), 

Revista sobre Futebol, Linguagem, Artes e outros Esportes (FuLiA/UFMG); e 

Plataforma SciELO. 

No transcurso da pesquisa, constatou-se a existência de poucos 

estudos realizados sobre a mulher indígena, assim como nenhum estudo 

tendo como tema central a prática do futebol pela mulher indígena. 

Dentre os estudos encontrados, em sua maioria, predominam visões 

colonialistas dessas mulheres, tendo relação direta com a tradição europeia 

de inferiorização/estereotipação do gênero feminino. No tocante à 

representação europeia das mulheres, os brancos viam as mulheres 

indígenas como mão de obra disponível, além de reprodutoras. De tal 

maneira que o colonialismo propagou uma visão preconceituosa e 

estigmatizadora das indígenas. 

Estudos recentes, como o de Lacerda (2010), que se dedicou a 

investigar elementos do colonialismo brasileiro presentes na atualidade em 

nossas políticas, destacam que: 

[…] foram múltiplos os papéis da mulher indígena. Abusadas 

sexualmente, exploradas como escravas, dotadas do nobre 

papel de mães de famílias de filhos considerados legítimos e 

ilegítimos. Trabalhavam na roça e com os cuidados da casa e 

da família, donde provavelmente herdamos nossos mais 

fortes hábitos de higiene. Foram, também, junto com seu 

povo, vítimas do extermínio quando este foi conveniente. 

Geraram, em seus ventres, os primeiros mestiços brasileiros 

(Lacerda, 2010, p. 44). 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 223-253 

Futebol de mulheres Asuriní: do “embaçar”ao jogar, a conquista de espaços 

Jairson Monteiro Rodrigues Viana; Maria Sarmento Pereira 234 

 

 

 

Presta (2006) enfatiza que algumas abordagens, adotadas por vários 

pesquisadores, mascararam a exploração e os abusos sexuais sofridos pelas 

mulheres indígenas. Para o autor, os colonizadores que chegavam à 

América, podendo ser fidalgos ou homens comuns, consideravam as 

mulheres indígenas como parte da conquista realizada, de modo que 

podiam ser utilizadas como mão de obra ou abusadas sexualmente. 

Apesar de serem escassos os estudos sobre a mulher indígena no 

século XIX, o autor Joaquim Machado de Oliveira escreveu, em 1842, 

questionando: qual era a condição social da mulher entre os indígenas do 

Brasil? Em vista disso, em seus escritos, ressaltava a importância das 

mulheres nas diferentes sociedades/etnias indígenas. Objetivava mostrar, 

então, que o olhar eurocêntrico construiu, também, a ideia de que as 

indígenas eram, totalmente, submetidas às ordens dos homens, de tal modo 

que deveriam aceitar a escravidão, contrapondo-se ao real papel exercido 

pela mulher indígena. 

Isto posto, a trajetória de resistência das mulheres indígenas, 

costumeiramente, é silenciada pela historiografia oficial nos livros didáticos 

ou pelos estudiosos que preferem ocultar a realidade ao longo da história. 

Ainda assim, é válido ressaltar que tais mulheres:  

[…] não são passivas nem submissas. A miséria, a opressão, 

a dominação, por reais que sejam, não bastam para contar 

sua história. Elas estão presentes aqui e além. Elas são 

diferentes. Elas se afirmam por outras palavras, outros 

gestos. […] Elas traçam um caminho que é preciso 

reencontrar (Perrot, 2006, p. 212). 

Nessa perspectiva, Wolff (1999), em seu livro intitulado “Mulheres da 

Floresta”, destaca a atuação das mulheres no processo de constituição dos 

seringais e na formação da sociedade seringalista. A autora mostra o papel 

social dessas mulheres de origem cabocla e indígena, evidenciando suas 

ações de resistência ante as diferentes formas de opressão a que foram 

submetidas. Como forma de resistência, tais mulheres introduziram seus 

hábitos, costumes, técnicas e ideias de origem indígena nos grupos 

familiares dos quais foram obrigadas a fazer parte, envolvendo elementos 

da cultura indígena e não indígenas, tal como a construção de novas 

culturas, ainda que: 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 223-253 

Futebol de mulheres Asuriní: do “embaçar”ao jogar, a conquista de espaços 

Jairson Monteiro Rodrigues Viana; Maria Sarmento Pereira 235 

 

 

 

Um fato um tanto audacioso, visto que, pelos preconceitos 

existentes, os povos indígenas enfrentam constantemente 

desafios na luta em busca de direitos, imagine neste caso, ser 

indígena e mulher, o preconceito tende a ser dobrado, pois, 

como se presencia cotidianamente, mulheres, de forma geral, 

sofrem constantemente diversas formas de violência e 

discriminação por apenas serem mulheres, ainda mais sendo 

mulheres indígenas (Ribeiro, 2017, p. 41, grifo meu). 

A partir da década de 1990, surgiram as primeiras organizações de 

mulheres indígenas dentro das TI, buscando significativa participação 

social, cultural e política dentro da aldeia e na sociedade. Para tanto, Sacchi 

(2003) assevera que a formação dessas organizações ocorreu como forma 

de incentivar a busca pela efetivação dos direitos dos povos indígenas da 

região amazônica.  

Na aldeia Asuriní do Trocará, atualmente, não existe uma associação 

de mulheres indígenas, embora haja a Associação Indígena do povo Asuriní 

do Trocará (AIPAT), cujopresidente Waitahoa Asuriní, conhecido como Waitá, 

é quem reúne mulheres e homens indígenas dessa etnia para reivindicar 

seus direitos. 

Nesse sentido, Alencar (2008) evidencia, em seus estudos, que as 

mulheres indígenas vêm, paulatinamente, conquistando seus espaços 

dentro e fora da comunidade indígena e inserindo-se em atividades que, a 

princípio, tinham o homem como único protagonista, assim como estão 

desconstruindo algumas ideias estereotipadas predominantes na 

historiografia oficial, a qual destina à mulher indígena o papel de cuidadora 

infantil, daquela que cuida dos afazeres domésticos. 

Alguns estudiosos da temática indígena (Oliveira, 1942; Ribeiro, 

2014; Wolff, 1999; Perrot, 2006; Alencar, 2008) relatam que, 

tradicionalmente, na organização social desses povos, a mulher não detém 

o papel de submissão. Inclusive, Ribeiro (2004), ao visitar a fronteira do Pará 

com o Maranhão, relatou que, em algumas aldeias Kaapor, percebeu que as 

mulheres detinham um papel elevado na organização do grupo. O autor 

pontua que as tarefas diárias eram divididas entre homem e mulher 

igualitariamente, desde as de subsistência até os rituais.  



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 223-253 

Futebol de mulheres Asuriní: do “embaçar”ao jogar, a conquista de espaços 

Jairson Monteiro Rodrigues Viana; Maria Sarmento Pereira 236 

 

 

 

O homem vai à roça com a mulher, ajuda a desbastar o 

mandiocal, a arrancar as raízes, a arrumá-las num jamaxim e 

a carregar. Durante a fabricação de farinha, ele provê a lenha 

e, ocasionalmente, pode ajudar na secagem, na prensagem 

do tipiti, na peneiração e na torrefação da farinha. Essas são 

atribuições femininas e eles não se sentem obrigados a 

realizá-las, mas, geralmente, nos casais mais jovens, que 

sempre vivem juntos, há cooperação mesmo nessas tarefas e 

até entre os velhos, quando a mulher está grávida ou doente 

(Ribeiro, 2004, p. 243). 

Nessa perspectiva, segundo os estudos de Ribeiro (2017) sobre a 

mulher Asuriní, na contemporaneidade, esta não espera que seus maridos 

apenas as consultem acerca de determinado assunto, dado quejá fazem 

parte do processo de decisão, em virtude de estarem inseridas nos espaços 

decisórios. Dessa forma, na atualidade, a mulher Asuriní faz parte das 

reuniões, expressa sua opinião e participa das decisões que implicam no 

funcionamento da aldeia Trocará e melhoria para o povo Asuriní.  

 

Futebol na/da cultura Asuriní do Trocará 

A partir das observações e entrevistas realizadas durante o trabalho 

de campo na Aldeia Asuriní do Trocará, entre 2021 e 2023, obtivemos 

depoimentos sobre a prática do futebol na TI. Em um desses contatos, a 

liderança indígena Pirá Asuriní relatou que a prática do futebol entre as 

indígenas ocorre há muito tempo, representando um momento festivo de 

encontro para esse povo. Em relação às mulheres indígenas, a liderança 

relatou que as mulheres jogam no final da tarde em virtude de seus afazeres 

domésticos. 

Ao questionar Pirá no que concerne aos espaços destinados ao futebol 

na comunidade indígena, contou-nos que
7

: 

[…] a gente tem três campos de futebol, o primeiro fica na 

entrada da Aldeia, é de grama […] é pequeno, o dono dele é 

o Yjariwa Asuriní (filho do cacique Kajangawa Asuriní), outro 

é lá no Oimotawara, e o outro campo é de areia, é maior e é 

                                         
7

Tentamos manter as falas o mais próximo da linguagem original, suprimindo, no entanto, 

o excesso de repetições, marcados por […]. 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 223-253 

Futebol de mulheres Asuriní: do “embaçar”ao jogar, a conquista de espaços 

Jairson Monteiro Rodrigues Viana; Maria Sarmento Pereira 237 

 

 

 

de todo mundo, é da comunidade indígena e fica perto das 

casas de todo mundo (Pirá, entrevista de campo, 2021). 

A mulher Asuriní joga futebol com os pés descalços, sem divisão por 

faixa etária, pois, em um mesmo time, há mulheres entre 13e47 anos. 

Durante a visita ao lócus da pesquisa, assistimos um torneio de futebol. Na 

aldeia Asuriní, o torneio de futebol se inicia com os jogos dos homens 

indígenas, enquanto os “jogos principais” são os das mulheres indígenas. 

Outra observação interessante foi que, inicialmente, jogariam dois times 

femininos, mas surgiu um terceiro time. Isso porque as mulheres 

reivindicaram junto aos homens a entrada desse terceiro time. Depois de 

muita insistência delas, permitiu-se a participação do terceiro time.  

A reivindicação das mulheres para a entrada do terceiro time e a 

persistência até que fosse permitida a participação deste evidenciam um 

papel ativo dessas mulheres e interesse crescente na prática do futebol. 

Esses elementos revelam uma dinâmica em evolução, em que as mulheres 

indígenas da aldeia Asuriní não apenas participam do futebol, mas também 

buscam, ativamente, melhorias, igualdade de oportunidades e 

reconhecimento na prática do futebol. 

Verificamos que o futebol praticado por essas mulheres possui as 

mesmas regras e normas esportivas que o praticado pelas mulheres não 

indígenas. A diferença está na formação dos times e nas competições entre 

os grupos étnicos/famílias nos torneios da aldeia, isso porque: 

[…] Dentro ou fora dos limites escritos do campo de jogo, são 

semelhantes aos daqueles como qual gostando ou não, 

estamos familiarizados – das “peladas” assistidas ou 

praticadas, da televisão, dos estádios. Semelhantes não é o 

mesmo que iguais, o que pode fazer toda a diferença (Viana, 

2001, p. 15). 

Buscando compreender o significado da prática do futebol para a 

mulher Asuriní, coletamos os relatos abaixo: 

[…] é algo importante que faz a gente desenvolver 

conhecimento (Asuriní1, entrevista do dia 14/06/2023) . 

É uma modalidade que é muito importante para nós 

indígenas, as mulheres sempre se dedicam no futebol, eu 

gosto. É uma diversão! […] É muito bom quando a gente se 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 223-253 

Futebol de mulheres Asuriní: do “embaçar”ao jogar, a conquista de espaços 

Jairson Monteiro Rodrigues Viana; Maria Sarmento Pereira 238 

 

 

 

reúne, sempre é uma diversão (Asuriní 2, entrevista do dia 

14/06/2023). 

 

É algo muito importante! (Asuriní 3, entrevista do dia 

14/06/2023). 

 

O futebol para a mulher Asuriní é muito importante que traz 

conhecimento […] é a gente se reunir, jogar futebol e ter uma 

diversão (Asuriní 4, entrevista do dia 14/06/2023). 

 

O futebol para a mulher Asuriní é uma coisa de conhecimento 

que faz a gente se desenvolver […] se reunir e jogar futebol é 

sempre uma diversão (Asuriní 7, entrevista do dia 

15/06/2023). 

É interessante notar como as mulheres indígenas gostam de jogar 

futebol e consideram a sua prática importante. Apesar dos relatos anteriores 

elucidar que as mulheres têm uma relação de amor com o futebol, tal relação 

está longe de ser pacífica com os homens da aldeia em relação ao espaço 

destinado à prática do futebol –o campo –,e com os materiais esportivos 

necessários a essa prática, como demonstram os relatos que seguem: 

[…] quando as meninas querem jogar bola os meninos estão 

lá (Asuriní 1, entrevista do dia 14/06/2023). 

 

Os meninos sempre tomam a frente das meninas, e a gente 

fica sem jogar (Asuriní 3, entrevista do dia 14/06/2023). 

 

A diferença é que quando as meninas querem jogar os 

meninos estão lá […] os meninos tomam a frente das 

meninas, e a gente fica sem jogar (Asuriní 7, entrevista do dia 

15/06/2023). 

A falta de treinador para as mulheres indígenas foi uma reclamação 

feita por todas as indígenas durante as rodas de conversa.Elas afirmaram 

que há treinadores e material esportivo somente para os homens indígenas. 

Também apontaram que sempre ficam na beira do campo esperando os 

homens saírem para elas jogarem e, quando percebem que eles não sairão, 

invadem o campo, permanecendo no seu centro até que os homens se 

retirem e, assim, elas possam começar a jogar futebol. Em vista disso, 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 223-253 

Futebol de mulheres Asuriní: do “embaçar”ao jogar, a conquista de espaços 

Jairson Monteiro Rodrigues Viana; Maria Sarmento Pereira 239 

 

 

 

frequentemente, a mulher Asuriní precisa “embaçar”
8

 o jogo dos homens 

para poder ter sua vez de jogar futebol. 

A despeito do grande número de mulheres praticantes de futebol na 

AIAT, ressaltamos que vários projetos destinados à prática de futebol 

passaram pela aldeia, entretanto a prática de futebol era destinada somente 

aos homens indígenas. Entre esses projetos destacamos: Projeto “ESPORTE 

PARA TODOS”, implantado em 2004 pelo Governo do Estado em parceria 

com o Ministério do Esporte; “SEGUNDO TEMPO”, que não incluía mulheres; 

Projeto “ZICO 10”, implantado em 2011 pela Prefeitura de Tucuruí. 

O futebol entre as mulheres indígenas já existia há muitos anos na 

aldeia Asuriní do Trocará, fruto do contato com os não indígenas, desde o 

período em que os indígenas tinham como meio de transporte o rio 

Tocantins para suas idas à cidade de Tucuruí, no intuito de vender seus 

frutos, caças e sementes. O futebol, portanto, está presente na Aldeia 

Indígena Asuriní do Trocará (AIAT), seja no uso de camisa de times, 

tatuagens, pintura das casas ou jogos de futebol. 

Ao questionarmos as mulheres indígenas se havia uma pintura 

específica para a prática do futebol, responderam negativamente, 

explicando que fazem pintura específica para festa, pois consideram a 

prática de futebol um momento festivo, de alegria. Na Figura 2, fica evidente 

a presença do futebol e suas nuances/simbologias no cotidiano da AIAT, 

não podendo ser negado, mas evidenciado em consonância com a rica 

cultura da etnia Asuriní do Trocará. 

Nesse panorama, essas mulheres praticantes de futebol atribuem 

nomes indígenas a seus times (sendo 4 times de mulheres) e fazem sua 

pintura corporal para ir jogar futebol, porque consideram um momento 

festivo (Figura2). Durante a roda de conversa, as líderes dos times relataram 

que as meninas iniciam no futebol desde a infância, entre 8 e 10 anos, 

jogando pelos quintais, e depois, entre os 12 e 13 anos, jogam junto com 

as mulheres adultas. Os times de mulheres da aldeia são formados, 

                                         

8

“Embaçar” – essa palavra foi usada por um indígena de 15 anos ao se referira o momento 

em que estão jogando futebol no campo, sem permitir que as mulheres possam jogar e as 

mulheres invadem o campo, expulsando os homens para que possam também jogar. 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 223-253 

Futebol de mulheres Asuriní: do “embaçar”ao jogar, a conquista de espaços 

Jairson Monteiro Rodrigues Viana; Maria Sarmento Pereira 240 

 

 

 

sobretudo, por parentesco, em que jogam juntas mãe e filha, mulheres 

solteiras e casadas. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Figura 2 –Time de futebol –Mulheres indígenas 

Fonte: Arquivo pessoal dos autores (2023). 

 

A líder Apua Asuriní (entrevista do dia 03/06/2023) relata que sua 

filha joga com ela no time. As líderes dos times afirmaram que, para jogar 

futebol no campo grande de areia, precisam “brigar” com os homens por 

causa do campo. Isso porque chegam entre 15h e 16h ao campo para jogar, 

quando os homens já estão jogando. Elas esperam e, para que possam 

jogar, muitas vezes, precisam invadir o campo, postando-se no meio dele e 

saindo apenas quando eles as deixam jogar.  

Ao longo da roda de conversa com as lideranças dos times de futebol: 

Apuassua Asuriní, Tarumatinga Asuriní, Miriásangwa Asuriní e Paranatinga 

Asuriní afirmaram em entrevista que: 

As mulheres não possuem material para jogar Futebol, jogam 

descalças e sem uniforme. Os homens não emprestam a bola 

e nem uniforme […]. Jogamos uma única vez na cidade, 

porque não temos transporte, nem calçado, … […] não tem 

dinheiro nem para comprar o pão de manhã […] No torneio 

da cidade voltamos com os pés muito machucados, porque 

jogamos sem chuteiras (Apuassu Asuriní, entrevista do dia 

03/06/2023). 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 223-253 

Futebol de mulheres Asuriní: do “embaçar”ao jogar, a conquista de espaços 

Jairson Monteiro Rodrigues Viana; Maria Sarmento Pereira 241 

 

 

 

A declaração das lideranças dos times de futebol Asuriní, destacam 

desafios significativos enfrentados pelas mulheres na prática do futebol em 

sua comunidade, como: 

 a falta de material adequado para jogar futebol, como chuteiras, 

bola e uniformes. Isso não apenas afeta o conforto e o 

desempenho delas, mas também destaca as disparidades no 

acesso a materiais esportivos em comparação com os homens. 

 a falta de transporte representa uma barreira adicional para a 

participação das mulheres em eventos esportivos fora da aldeia, 

limitando as oportunidades de competir em torneios externos e 

interagir com outras comunidades, restringindo as vivências 

esportivas. 

 amenção de não ter dinheiro suficiente para comprar, até mesmo, 

itens essenciais, como pão, evidencia desafios econômicos mais 

amplos enfrentados pela comunidade. Tais barreiras econômicas 

limitam o acesso a equipamentos esportivos e o acesso à 

alimentação. 

As condições descritas sublinham a necessidade de apoio externo e 

mudanças estruturais para garantir que as mulheres Asuriní tenham acesso 

igualitário e condições adequadas para a prática do futebol. Isso inclui a 

consideração de políticas públicas que abordem o investimento em 

infraestrutura esportiva nas comunidades indígenas, privilegiando homens 

e mulheres indígenas de forma igualitária. 

Essas mulheres apaixonadas por futebol afirmam que, apesar de o 

campo ser ruim, “só areia, o futebol é uma alegria pra nós, se não tiver 

futebol… não é! (Tarumatinga Asuriní, entrevista do dia 03/06/2023). A 

declaração de Tarumatinga enfatizando a alegria proporcionada pelo 

futebol destaca a importância cultural desse esporte na vida dessas 

mulheres, percebido como uma fonte de alegria e significado, intensificado 

na afirmação: “se não tiver futebol… não é”. Em relação à pintura corporal 

feita para jogar futebol relatam que: 

Quando jogamos futebol fazemos pintura corporal, pintamos 

tamanduá, pé do caranguejo, que simboliza pinturas que 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 223-253 

Futebol de mulheres Asuriní: do “embaçar”ao jogar, a conquista de espaços 

Jairson Monteiro Rodrigues Viana; Maria Sarmento Pereira 242 

 

 

 

representam a família, ou pinturas para festejo, não temos 

pintura específica para jogar futebol (Miriásangwa Asuriní, 

entrevista do dia 03/06/2023). 

Todas as mulheres afirmam jogar futebol desde a infância nos 

quintais e nos espaços livres da aldeia. Contexto em que a única diferença 

entre o futebol praticado pela mulher Asuriní e a mulher não indígena é a 

pintura corporal feita pela mulher Asuriní para a prática do esporte. As 

mulheres mais velhas se recordam que havia um campo de futebol às 

margens do rio Tocantins, porém,com a construção da hidrelétrica, o campo 

alagou, e os indígenas tiveram de sair da beira do rio. 

Nos fins de tarde, homens, mulheres e crianças se reúnem para jogar 

e/ou assistir os jogos de futebol no campo central. Campo esse que, 

costumeiramente, a mulher Asuriní “embaça “o jogo dos homens para poder 

ter sua vez de jogar futebol, como uma forma de resistência e 

empoderamento.  

Nessa prática, foi possível também identificar, durante a pesquisa de 

campo os times preferidos desses indígenas, com frequência, estampadas 

nas camisas usadas de clubes do Sudeste do País, além do uso de camisas 

da seleção brasileira. Notou-se, ainda, que, raramente, usavam camisas dos 

clubes paraenses: Paysandu, Remo, Independente, entre outros. Enfim, o 

futebol introduzido nessa Aldeia Indígena influenciou o cotidiano dessa 

comunidade, tão próxima da sociedade envolvente. 

Na Figura 3, há imagens aéreas dos núcleos da TI, como a escola, a 

Unidade Básica de Saúde Indígena (UBSI) e os campos de futebol: 1) campo 

de futebol pequeno, conhecido como campo do Kaju; 2) campo de futebol 

grande, em frente ao núcleo da Vilinha; 3) Escola indígena Warara’awa; 

4)UBSI; 5) rio Tocantins; 6) núcleo 1; 7) núcleo 3, conhecido como Vilinha; e 

8) núcleo 2. 

 

 

 

 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 223-253 

Futebol de mulheres Asuriní: do “embaçar”ao jogar, a conquista de espaços 

Jairson Monteiro Rodrigues Viana; Maria Sarmento Pereira 243 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Figura 3–Vista aérea da TIAT 

Fonte: Arquivo pessoal dos autores (2023). 

 

A importância do campo de futebol (Figura3) para a aldeia Asuriní do 

Trocará transcende sua função esportiva, tornando-se um espaço central de 

interação, celebração e expressão cultural, sendo, ainda, um espaço que 

abriga a prática do futebol, encontros comunitários e eventos festivos e 

culturais, porque se trata deum local em que a comunidade se reúne para 

jogar futebol e para celebrar sua identidade, tradições, momentos 

importantes de interação entre indígenas e não indígenas, compartilhando 

experiências, histórias e fortalecendo laços sociais 

Ao explorar essas narrativas, o estudo pôde capturar a evolução da 

prática do futebol, mas também a forma como certos espaços se torna 

pontos de referência significativos na história cultural de uma comunidade. 

Isso destaca a complexidade e a riqueza das relações entre a prática do 

futebol, a memória coletiva e a identidade cultural na comunidade Asuriní 

do Trocará. 

Essa complexa e rica relação entre a prática do futebol e a cultura 

Asuriní se reflete também na incorporação de palavras relacionadas ao 

futebol à língua tupi-guaranifalada pelos Asuriní do Trocará, sendo um 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 223-253 

Futebol de mulheres Asuriní: do “embaçar”ao jogar, a conquista de espaços 

Jairson Monteiro Rodrigues Viana; Maria Sarmento Pereira 244 

 

 

 

exemplo claro dessa integração de elementos culturais. Nessa perspectiva, 

a professora Morosopia Asuriní, professora de língua materna e Educação 

Física escolar, com graduação em licenciatura intercultural pela 

Universidade do Estado do Pará (UEPA)que atuana escola indígena da aldeia, 

informou-nos algumas terminologias em tupi-guarani relacionadas ao 

futebol e à sua prática, conforme Quadro 1. 

 

Tupi-guarani Português 

Ywá mamahawa Futebol 

Ywá Bola 

Nakawa’é Estádio 

E’ apo imong’o ywá Faz o gol 

Eré samaman ywá Vamos jogar bola 

Eré Vamos 

Emamam ywá seope Joga bola para mim 

Emamam ywá isope Joga bola para ela 

Eron ywá Trás a bola 

Eson ywá herotá Corre com a bola 

Emaman ywá kowei Chuta a bola logo 

Quadro 1 – Terminologias em tupi-guarani relacionadas ao 

 futebol e à sua prática 

Fonte: Elaborado pelo autor (2023). 

 

Por intermédio do Edital nº1, de 3 de agosto de 2020 (Brasil, 2020), 

do Ministério da Cidadania (atualmente Ministério dos Esportes), que 

selecionava projetos para fazer parte do programa Academia & Futebol, 

submetemos e aprovamos o projeto Aldeia do Futebol para ser desenvolvido 

na AIAT com as mulheres indígenas. No entanto, os recursos financeiros não 

foram disponibilizados pelo Governo Federal. Ainda assim, devido à 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 223-253 

Futebol de mulheres Asuriní: do “embaçar”ao jogar, a conquista de espaços 

Jairson Monteiro Rodrigues Viana; Maria Sarmento Pereira 245 

 

 

 

expectativa e à importância demandada por essa comunidade, estamos 

desenvolvendo o projeto com materiais advindos do projeto Para. Bola
9

, 

registrado nas Figuras 4 e 5 a seguir. 

 

 

 

    

 

 

 

 

Figura 4 –Treino de futebol 

Fonte: Arquivo pessoal dos autores (2023). 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
Figura 5 – Mulheres indígenas jogando futebol 

Fonte: Arquivo pessoal dos autores (2023). 

                                         
9

Projeto aprovado em 2019 no Programa Academia & Futebol do Ministério da Cidadania, 

atualmente, Ministério do Esporte, com liberação de recursos financeiros para o 

desenvolvimento de pesquisas e ampliação da prática do futebol no município de Tucuruí 

(PA). 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 223-253 

Futebol de mulheres Asuriní: do “embaçar”ao jogar, a conquista de espaços 

Jairson Monteiro Rodrigues Viana; Maria Sarmento Pereira 246 

 

 

 

As indígenas nutrem o desejo de participar de campeonatos de 

futebol, todavia a Copa Rural, até seu último campeonato em 2022, era feita 

apenas para homens. Ainda assim, há a possibilidade de que, neste ano 

(2023) realizem, pela primeira vez, um campeonato para mulheres.  

Tal possibilidade está criando grande expectativa nessas mulheres 

indígenas jogadoras de futebol. A abertura do campeonato para as mulheres 

é um passo significativo na promoção da igualdade de gênero e na 

valorização das habilidades esportivas das mulheres indígenas, 

fortalecendo o senso de comunidade, empoderamento e autoestima, porque 

o futebol deve ser para todos, independentemente do gênero ou da origem 

étnica. 

 

Considerações finais 

No que se refere, especificamente, ao futebol praticado por mulheres 

indígenas, não foram encontrados estudos acerca dessa temática nas 

revistas acadêmicas e na plataforma de teses e dissertações da CAPES, no 

período entre 2011 a 2023, e nos repositórios de revistas acadêmicas, 

justificando a relevância deste estudo. Evidenciaram-se, nas pesquisas 

encontradas, tão somente estudos relativos às manifestações culturais, 

mitos e ritos tradicionais e o papel da mulher indígena na transmissão de 

saberes tradicionais.  

A prática do futebol faz parte do cotidiano da AIAT. Nessa perspectiva, 

Silva (2023), ao entrevistar a professora Morosopia da escola indígena, 

relatou que ela, ao planejar suas aulas com os demais professores de língua 

materna, escreve em seu caderno frases usadas no dia a dia da comunidade 

em português e na língua Asuriní. Dentre estas, apareceu “vamos jogar 

bola”.  

Portanto, “jogar bola” faz parte do dia a dia desse povo, sendo uma 

realidade na Aldeia Asuriní do Trocará, praticada também pelas mulheres 

indígenas Asuriní do Trocará, fazendo parte do cotidiano dessas mulheres 

não somente como forma de lazer, mas também como forma de 

empoderamento, visto que reivindicam: espaço para jogar futebol, treino 

regular, participação em campeonatos, acesso a materiais e a treinamentos 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 223-253 

Futebol de mulheres Asuriní: do “embaçar”ao jogar, a conquista de espaços 

Jairson Monteiro Rodrigues Viana; Maria Sarmento Pereira 247 

 

 

 

adequados, ou seja, oportunidades apenas destinadas aos homens 

indígenas. 

O futebol que penetrou na cultura Asuriní do Trocará, 

preliminarmente, introduzido pelos não indígenas, na atualidade, faz parte 

da centralidade dos eventos, do lazer e da interação entre etnias e entre 

indígenas e não indígenas. Dessa forma, “jogar futebol” para as indígenas 

detém um potencial intercultural a ser incorporado em políticas públicas, 

no esporte e na lazer das populações (Nascimento, 2015, p. 118), porque 

“o futebol praticado pelos indígenas rompe as fronteiras espaço/lugar, 

podendo ser visto dentro e fora das aldeias, numa dimensão para além do 

jogo e sua organização técnica”. 

Para o estudioso Roberto DaMatta (1982), o futebol pode ser uma das 

instâncias pelas quais a sociedade se revelaria por si própria. Vislumbrado 

em seus aspectos socioculturais, o futebol pode ser percebido como uma 

instituição capaz de juntar muitas esferas da vida social e agentes, tratando-

se de um lugar privilegiado para análise social. 

Por fim, entre todas as idas e vindas à comunidade indígena Asuriní 

do Trocará, arremessando nossa rede de pesca no rio caudaloso da cultura, 

costumes, ritos e prática do futebol pelas mulheres indígenas, pescamos 

informações e trouxemos um pouco do que observamos ao longo do nosso 

trabalho de campo, buscando compreender tal prática dentro do contexto 

Asuriní do Trocará e de sua relação com a sociedade envolvente, sem 

ofuscar as necessidades latentes desse povo.  

Assim, pretendemos contribuir com os estudos na área e estimular 

outros estudiosas a navegar por esse rio caudaloso, inspirando novas 

curiosidades. Temos a certeza de estarmos diante de um estudo inacabado 

porque as histórias, as pessoas, as culturas e os estudos estão em constante 

processo de construção e reconstrução. 

 

 

 

 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 223-253 

Futebol de mulheres Asuriní: do “embaçar”ao jogar, a conquista de espaços 

Jairson Monteiro Rodrigues Viana; Maria Sarmento Pereira 248 

 

 

 

Referências  

ALENCAR, J. Mulheres que jogam: primeiras aproximações sobre as 

manifestações do processo civilizador nos jogos dos povos indígenas. 

In: SIMPÓSIO INTERNACIONAL PROCESSO CIVILIZADOR, 11., 2008, 

Buenos Aires. Anais…Buenos Aires: Universidade de Buenos Aires, 

2008. p. 1-9. 

AQUINO, R. S. L. Futebol Uma Paixão Nacional. Rio de Janeiro:Jorge 

Zahar., 2002. 

BOAS, F. Antropologia cultural. Celso Castro (org.). Rio de Janeiro: Jorge 

Zahar, 2004.  

BOGDAN, R. C.; BIKLEN, S. K. Investigação qualitativa em educação: 

uma introdução à teoria e aos métodos. Porto: Porto Editora, 1994. 

BRASIL. Presidência da República. Decreto nº 87.845, de 22 de 

novembro de 1982. Homologa a demarcação da área indígena que 

menciona, no Estado do Pará. Brasília, DF: Presidência da República, 

1982. Disponível em: 

https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/atos/decretos/1982/d87845.h

tml. Acesso em: 15 set. 2023. 

BRASIL. Presidência da República. Decreto-Lei nº 3. 199, de 14 de abril 

de 1941.Estabelece as bases de organização dos desportos em todo o 

país. Rio de Janeiro: Presidência da República, 1941. 

https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/decreto-lei/1937-

1946/del3199.htm. Acesso em: 15 set. 2023. 

BRASIL. Lei nº 16, de 12 de agosto de 1834. Faz algumas alterações e 

adições á Constituição Política do Império, nos termos da Lei de 12 de 

outubro de 1832. Rio de Janeiro: Presidência da República, 1834. 

Disponível em: 

https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/leis/lim/lim16.htm. Acesso em: 

15 set. 2023. 

https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/atos/decretos/1982/d87845.html
https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/atos/decretos/1982/d87845.html
https://www.planalto.gov.br/ccivil
https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/leis/lim/lim16.htm


Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 223-253 

Futebol de mulheres Asuriní: do “embaçar”ao jogar, a conquista de espaços 

Jairson Monteiro Rodrigues Viana; Maria Sarmento Pereira 249 

 

 

 

BRASIL. Presidência da República. Lei nº 6.001, de 19 de dezembro de 

1973.   

Dispõe sobre o Estatuto do Índio. Brasília, DF: Presidência da República, 

1973. Disponível em: 

https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/leis/l6001.htm#:~:text=LEI%20

N%C2%BA%206.001%2C%20DE%2019,sobre%20o%20Estatuto%20do%2

0%C3%8Dndio.&text=Art.%201%C2%BA%20Esta%20Lei%20regula,e%20

harmoniosamente%2C%20%C3%A0%20comunh%C3%A3o%20nacional. 

Acesso em: 15 set. 2023. 

BRASIL. DOU - Publicado em: 05/08/2020 | Edição: 149 | Seção: 3 | 

Página: 5, Edital n° 1, de 3 de agosto de 2020. Ministério da 

Cidadania/Secretaria Especial do Esporte/Secretaria Nacional de 

Futebol e Defesa dos Direitos do Torcedor. 

CAMARGO, V.T. Jogos indígenas: etnias brasileiras jogavam bola antes 

da chegada de Charles Miller. Ciência e Cultura, [S.l.], v. 66, n. 2, p. 54-

55, 2014. 

DAMATTA, R. et al. Universo do futebol: esporte e sociedade brasileira. 

Rio de Janeiro: Pinakotheke, 1982. 

FONSECA, C. Quando cada caso nãoéum caso. In:Reunião Anual da 

ANPEd, Caxambu, 23, set, 1998. Anais…Caxambu: ANPEd, 1998. 

Disponível em: 

https://poars1982.files.wordpress.com/2008/03/rbde10_06_claudia_

fonseca.pdf.Acesso em: 2 fev. 2023. 

FRANCO JUNIOR, H. A dança dos deuses: futebol, cultura e sociedade. 

São Paulo:Companhia das Letras. 2007. 

FRANZINI, F. Futebol é “coisa para macho”?: Pequeno esboço para uma 

história das mulheres no país do futebol. Rev Bras Hist, [S.l.], v. 25, n. 

50, p. 315-328, jul. 2005. DOI: https://doi.org/10.1590/S0102-

01882005000200012 

https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/leis/l6001.htm#:~:text=LEI%20N%C2%BA%206.001%2C%20DE%2019,sobre%20o%20Estatuto%20do%20%C3%8Dndio.&text=Art.%201%C2%BA%20Esta%20Lei%20regula,e%20harmoniosamente%2C%20%C3%A0%20comunh%C3%A3o%20nacional
https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/leis/l6001.htm#:~:text=LEI%20N%C2%BA%206.001%2C%20DE%2019,sobre%20o%20Estatuto%20do%20%C3%8Dndio.&text=Art.%201%C2%BA%20Esta%20Lei%20regula,e%20harmoniosamente%2C%20%C3%A0%20comunh%C3%A3o%20nacional
https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/leis/l6001.htm#:~:text=LEI%20N%C2%BA%206.001%2C%20DE%2019,sobre%20o%20Estatuto%20do%20%C3%8Dndio.&text=Art.%201%C2%BA%20Esta%20Lei%20regula,e%20harmoniosamente%2C%20%C3%A0%20comunh%C3%A3o%20nacional
https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/leis/l6001.htm#:~:text=LEI%20N%C2%BA%206.001%2C%20DE%2019,sobre%20o%20Estatuto%20do%20%C3%8Dndio.&text=Art.%201%C2%BA%20Esta%20Lei%20regula,e%20harmoniosamente%2C%20%C3%A0%20comunh%C3%A3o%20nacional
https://poars1982.files.wordpress.com/2008/03/rbde10_06_claudia_fonseca.pdf
https://poars1982.files.wordpress.com/2008/03/rbde10_06_claudia_fonseca.pdf
https://doi.org/10.1590/S0102-01882005000200012
https://doi.org/10.1590/S0102-01882005000200012


Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 223-253 

Futebol de mulheres Asuriní: do “embaçar”ao jogar, a conquista de espaços 

Jairson Monteiro Rodrigues Viana; Maria Sarmento Pereira 250 

 

 

 

FREYRE, G. Casa-grande & senzala: formação da família brasileira sob 

o regime da economia patriarcal. 51.ed. rev. São Paulo: Global, 2006. 

GALEANO, E. Futebol ao sol e à sombra. Porto Alegre: L&PM, 2009. 

GOELLNER, S. V. Mulheres E Futebol No Brasil: Descontinuidades, 

Resistências eResiliências. Movimento, [S.l.], v. 27, p. e 27001, 2021. 

Disponível em: 

https://seer.ufrgs.br/index.php/Movimento/article/view/110157. 

Acesso em: 17 dez. 2023. 

GOELLNER, S. V. Mulheres e futebol no Brasil: entre sombras e 

visibilidades. Revista Brasileira de Educação Física e Esporte, [S.l.], v. 

19, n. 2, p. 143-151, 2005. Disponível em: 

https://www.revistas.usp.br/rbefe/article/view/16590. Acesso em: 2 

mar. 2023. 

GONÇALVES, Rosiane Ferreira. Autonomia e sustentabilidade indígena: 

entraves e desafios das políticas públicas indigenistas no estado do 

Pará entre 1988 e 2008 / Rosiane Ferreira Gonçalves; Orientadora, 

Ligia T. L. Simonian. – 2010. 

HELAL, R.; SOARES, A.; LOVISOLO, H. A Invenção do País do Futebol: 

Mídia, Raça e Idolatria. Rio de Janeiro:Mauad, 2007. 

IBGE. IBGE disponibiliza Base de Faces de Logradouros do Censo 2022. 

Estatísticas Sociais IBGE. 2023. Disponível em: Censo Demográfico 

2022 (ibge.gov.br). Acesso: 12 set. 2023. 

LACERDA, M.B. “As mulheres no Brasil Colonial”. Colonização dos 

corpos: Ensaio sobre o público e o privado. Patriarcalismo, 

patrimonialismo, personalismo e violência contra as mulheres na 

formação do Brasil. 2010. Dissertação (Mestrado em Direito)–Pontifícia 

Universidade Católica do Rio de Janeiro,Rio de Janeiro, 2010. 

LÜDKE, M.; ANDRÉ, M. Métodos de coleta de dados: observação, 

entrevista e análise documental. In:Pesquisa em educação: abordagens 

qualitativas. São Paulo: EPU, 1986. 

https://seer.ufrgs.br/index.php/Movimento/article/view/110157
https://www.revistas.usp.br/rbefe/article/view/16590
https://censo2022.ibge.gov.br/
https://censo2022.ibge.gov.br/


Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 223-253 

Futebol de mulheres Asuriní: do “embaçar”ao jogar, a conquista de espaços 

Jairson Monteiro Rodrigues Viana; Maria Sarmento Pereira 251 

 

 

 

NASCIMENTO, R. O Futebol Munduruku: Um Jogo Estratégico Nas 

Relações Interétnicas E Interculturais Em Juara-Mt”. 2015 151 f. 

Dissertação (Mestrado em Educação) –Universidade Federal de Mato 

Grosso, Cuiabá,2015. 

NEGRINE, A. Instrumentos de coleta de informação na pesquisa 

qualitativa. In: MOLINA, V. N.; TRIVIÑOS, A. N. S. A pesquisa qualitativa 

na Educação Física: alternativas metodológicas. Porto Alegre: Editora 

da UFRGS/Sulina, 2004. 

OLIVEIRA, J. J.M. “Qual era a condição social do sexo feminino entre os 

indígenas do Brasil?”. [S.l.]: RIHGB, t. IV, 1842. 

PERROT, M. Minha história das mulheres. São Paulo:Contexto,2006. 

PRESTA, A.M. “Indígenas, españoles y mestizaje en la región andina”. 

In: MORANT, I. (dir.). História de las mujeres en España y América 

Latina. Vol. II: El mundo moderno. Madrid: Cátedra, 2006. 

RIBEIRO, B.N.P.  A crença na Sawara e a inserção de credos não 

indígenas entre o povo Assurini do Trocará, no município de Tucuruí-

Pará. 2014. Trabalho de Conclusão de Curso (Graduação em História) 

– Faculdade de História, Universidade Federal do Pará, 2014. 

RIBEIRO, B.N.P. Mahíra e os saberes femininos: gênero, educação e 

religiosidade na comunidade indígena Assurini do Trocará, município 

de Tucuruí/PA. 2017. 153 f. Dissertação (Mestrado em Educação e 

Cultura) – Universidade Federal do Pará, Cametá, 2017. 

ROSA, A.L. Operários da Bola:Um estudo sobre a relação dos 

trabalhadores com o futebol na cidade de Itajaí (SC) entre as décadas 

de 1920 a 1950. Dissertação (Mestrado em História) – Universidade 

Federal de Santa Catarina, Florianópolis,2011. 

SACCHI, A. Mulheres indígenas e participação política: a discussão de 

gênero nas organizações de mulheres indígenas. Anthropológicas, 

[S.l.], v. 14, ano 7, p. 95-110, 2003. 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 223-253 

Futebol de mulheres Asuriní: do “embaçar”ao jogar, a conquista de espaços 

Jairson Monteiro Rodrigues Viana; Maria Sarmento Pereira 252 

 

 

 

SALLES, J.G.C.; SILVA, M.C.P.; COSTA, M.M. “Mulher e o futebol: 

significados históricos”.In: VOTRÉ, S.J. (org.). A Representação Social da 

Mulher na Educação Física e no Esporte. Rio de Janeiro: Editoria Central 

da Universidade Gama Filho, 1996. 

SEVERINO, C. M. Nós é que somos banguenses. Brasília, DF; João Pessoa: 

Ícone, 2010. 

SILVA, S.V. O ensino da língua Asuriní na Aldeia Trocará. 2023. 136f. 

Dissertação (Mestrado em) – Universidade Federal do Sul e Sudeste do 

Pará, Marabá, 2023.  

VIANNA, F.L.B. A bola, os “brancos” e as toras: futebol para índios 

Xavantes. 2002 459 f. Dissertação (Mestrado em Ciência Social) –

Faculdade de Filosofia, Letras e Ciências Humanas, Universidade de São 

Paulo, São Paulo, 2002. 

YIN. R. K. Estudo de caso: planejamento e métodos. 3 ed. Porto Alegre: 

Bookman, 2005. 

WOLFF, C.S. Mulheres da floresta: uma história: Alto Juruá, Acre (1890- 

1945). São Paulo: Hucitec, 1999. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 223-253 

Futebol de mulheres Asuriní: do “embaçar”ao jogar, a conquista de espaços 

Jairson Monteiro Rodrigues Viana; Maria Sarmento Pereira 253 

 

 

 

 

 

Jairson Monteiro Rodrigues Viana 
Graduado em Educação Física pela Universidade do Estado do Pará- UEPA (1999), 

Mestre em Educação (UFPA-2024) Especialista em Pedagogia Do Movimento 

Humano (UEPA - 2002) e Mestrando em Educação - PPGED (UFPA - 2021).Tem 

experiência na área de Educação, Educação Física; com ênfase em Prática Docente, 

Educação Física Escolar e Treinamento Desportivo. Atualmente é professor de 

Educação Física Escolar do Instituto Federal de Educação, Ciência e Tecnologia do 

Pará - IFPA / Tucuruí (desde 08/ 2016); também atuou como professor do ensino 

médio - SEDUC / Tucuruí - PA (2003 - 2016) e docente substituto - UEPA / Tucuruí, 

ministrando as disciplinas: Futsal, Handebol, Atletismo e Prática docente. 

E-mail: jairson.viana@ifpa.edu.br  

Currículo lattes: http://lattes.cnpq.br/7789151852417573  
 

Maria Sarmento Pereira 
Graduada em Educação Física pela Universidade do Estado do Pará - UEPA (2000). 

Possui Mestrado em Educação Profissional e Tecnológica - EPT(2023), 

especialização em Pedagogia do Movimento Humano pela Universidade do Estado 

do Pará (2002), Gestão Escolar pela Universidade Federal do Pará (2008), Educação 

Empreendedora pela Pontifícia Universidade Católica do Rio de Janeiro PUC RIO 

(2017) e Experiência em Metodologia Ativa de ensino NIAGARA COLLEGE CANADÁ 

(2019). Integrante dos Grupos de Estudo e Pesquisa: Linguagem, Cultura e 

Educação na Amazônia e Tecnologia Assistiva para a Educação Inclusiva / IFPA - 

Tucuruí. Atualmente é professora de Educação Física Escolar da rede Estadual / 

Tucuruí - Ensino Médio (desde 2003) e Técnica em Assuntos Educacionais / IFPA 

Tucuruí; também atuou como docente substituta - UEPA / Tucuruí, ministrando as 

disciplinas: Políticas Públicas de Educação Física Esporte e Lazer, Fundamentos e 

Métodos do Jogo e Estudos do Lazer. 

E-mail: sarmento-y@hotmail.com 

Currículo lattes: http://lattes.cnpq.br/9940055346582613 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Recebido para publicação em novembro de 2024. 

Aprovado para publicação em fevereiro de 2025. 

mailto:jairson.viana@ifpa.edu.br
http://lattes.cnpq.br/7789151852417573
mailto:sarmento-y@hotmail.com
http://lattes.cnpq.br/9940055346582613


Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 254-280 

 
 

 

O etnofutebol do povo Gavião do Pará: 

indianidade no esporte ou a esportividade 

indígena 

Ethnofootball of the Gavião people of Pará: 

indianness in sport or indigenous sportsmanship 

 

Etnofútbol del pueblo Gavião de Pará: indianidad 

en el deporte o deportividad indígena 

 

Fabio José Cardias-Gomes 

Universidade Federal do Maranhão (Imperatriz) 

fabio.cardias@ufma.br  

 

Everson Carlos da Silva 

Universidade de São Paulo 

everson.indio@alumni.usp.br  

 

Resumo: O objetivo deste estudo foi explorar, descrever e ampliar 

etnosaberes sobre o futebol indígena desenvolvido entre o povo 

Timbira, em especial o povo Gavião Kyikatejê. O legado dos estudos 

acadêmicos de José Fassheber e colaboradores é importante para 

continuarmos a pensar o etnoesporte, em especial o etnofutebol, e 

as práticas corporais como ressignificadoras, atualizadoras entre o 

jogo-ancestral e o esporte moderno presentes no território. As 

considerações de Bairrão na etnopsicologia, nos ensiba a valorizar a 

narrativa do informante como um saber não menorizado diante do 

acadêmico, mas uma outra forma de saber, ou etnosaber. Os estudos 

de Alexey Kylasov sobre os Jogos Tradicionais a partir da realidade 

russa, nos aponta a necessidade de valorizá-los, salvaguardá-los, 

conhecê-los e apresentá-los à sociedade. A perspectiva teórica-

metodológica que utilizei foi a observação participante, a etnografia 

e a entrevista. O renomado e primeiro treinador indígena, o senhor 

mailto:fabio.cardias@ufma.br
mailto:everson.indio@alumni.usp.br


Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 254-280 

Revista Territorial. ISSN: 2317-0360 

 

 

 

Jakukreikapiti Ronore Konxarti Pepkrate (Zeca Gavião), nos forneceu 

dados importantes, significativos que exigem sempre maior 

investigação de tão ricos que se mostraram sua trajetória 

etnoesportiva e do povo Timbira, desconhecido ainda na literatura 

específica. Esta pesquisa sobre a jornada heróica de Zeca Gavião, 

reverbera a riqueza de práticas corporais, que observei no Território 

Indígena Mãe Maria, exemplifica a diversidade étnico-cultural das 

práticas dos parcerios- protagonistas que são os povos da floresta.  

Palavras-chave: Etnopsicologia. Etnoesporte. Etnofutebol. Povo 

Kyikatejê. Zeca Gavião. 

      

Abstract: The objective of this study was to explore, describe and 

expand ethno-knowledge about indigenous football developed 

among the Timbira people, especially the Gavião Kyikatejê people. 

The legacy of the academic studies of José Fassheber and 

collaborators was important for us to continue thinking about 

ethnosport, especially ethnofootball(ethnosoccer), and bodily 

practices as resignifiers, updating between the ancestral game and 

the modern sport present in the territory. Bairrão's considerations in 

ethnopsychology taught us to value the informant's narrative as 

knowledge that is not diminished by academic knowledge, but 

another form of knowledge, or ethnoknowledge. Alexey Kylasov's 

studies on Traditional Games from the Russian reality pointed out 

the need to value them, safeguard them, get to know them and 

present them to society. The theoretical-methodological perspective 

I used was participant observation, ethnography and interviews. The 

renowned and first indigenous coach, Mr. Jakukreikapiti Ronore 

Konxarti Pepkrate (Zeca Gavião), provided us with important, 

significant data that always requires further investigation of his 

ethnosporting trajectory and the Timbira people, who are still 

unknown in specific literature. This research on the heroic journey 

of Zeca Gavião, reverberated the richness of corporal practices, 

which it was observed in the Mãe Maria Indigenous Territory, 

exemplifies the ethnic-cultural diversity of the practices of the 

partner-protagonists who are the people of the forest. 

Keywords: Ethnopsychology. Ethnosport. Ethnofootball(soccer). 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 254-280 

Revista Territorial. ISSN: 2317-0360 

 

 

 

Kyikatejê People. Zeca Gavião. 

 

Resumén: El objetivo de este estudio fue explorar, describir y ampliar 

el etnoconocimiento sobre el fútbol indígena desarrollado entre el 

pueblo Timbira, especialmente el pueblo Gavião Kyikatejê. El legado 

de los estudios académicos de José Fassheber y colaboradores es 

importante para que sigamos pensando en los etnodeportes, 

especialmente el etnofútbol, y las prácticas corporales como re-

significadoras, actualizando el juego ancestral y el deporte moderno 

presente en el territorio. Las consideraciones de Bairrão en 

etnopsicología nos enseñan a valorar la narrativa del informante 

como un conocimiento que no se ve disminuido por el conocimiento 

académico, sino como otra forma de conocimiento, o 

etnoconocimiento. Los estudios de Alexey Kylasov sobre los Juegos 

Tradicionales basados en la realidad rusa nos muestran la necesidad 

de valorarlos, salvaguardarlos, conocerlos y presentarlos a la 

sociedad. La perspectiva teórico-metodológica que utilicé fue la 

observación participante, la etnografía y las entrevistas. El 

reconocido y primer entrenador indígena, Sr. Jakukreikapiti Ronore 

Konxarti Pepkrate (Zeca Gavião), nos proporcionó datos importantes, 

significativos y que siempre requieren mayor investigación, dada la 

rica que ha demostrado ser su trayectoria etnodeportiva y la del 

pueblo Timbira, aún desconocida en la literatura específica. Esta 

investigación sobre el viaje heroico de Zeca Gavião, se hace eco de 

la riqueza de las prácticas corporales que observé en la Territorio 

Indígena Mãe Maria, ejemplifica la diversidad étnico-cultural de las 

prácticas de los socios protagonistas que son la gente de la selva. 

Palabras clave: Etnopsicología. Etnodeporte. Etnofútbol. Pueblo 

Kyikatejê. Zeca Gavião. 

 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 254-280 

O etnofutebol do povo Gavião do Pará: indianidade no esporte ou a esportividade... 

Fabio José Cardias-Gomes; Everson Carlos da Silva 257 

 

 

 

Introdução 

O presente trabalho buscou conhecer etnosaberes sobre o futebol 

indígena desenvolvido entre os povos Jê-Timbira, em especial o povo Gavião 

Kyikatejê, do Território Indígena Mãe Maria (TIMM), no Pará. O primeiro time 

de futebol indígena do Brasil e do mundo, conforme a própria Federação 

Internacional de Futebol (FIFA) é o Gavião Kyikatejê Esporte Clube. 

 

 

 

Imagem 1: Escudo do time Gavião Kyikatêjê Futebol Clube. 

 

A perspectiva teórica-metodológica deste trabalho é de cunho 

etnográfico, com coleta de dados no território, com observação, caderno e 

diário de campo, além de entrevista não estruturada, sob análise 

psicossocial, etnoesportiva e etnopsicológica, que são concepções 

desenvolvidas ao longo do texto. Para este estudo, considerou-se o recorte 

de entrevista com um dos personagens principais desta história do futebol 

Gavião Kyikatejê, o treinador indígena: Zeca Gavião. 

Inicialmente, ao estudarmos a noção de Cultura Corporal de 

Movimento o compreendemos como um termo amplo que abrange todas as 

práticas corporais que foram historicamente desenvolvidas e possuem 

relevância cultural. Isso inclui danças, jogos, lutas, ginásticas e esportes, 

todos com transmissão intergeracional e configuradores da identidade 

sociocultural (Miarka; Silva, 2022). 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 254-280 

O etnofutebol do povo Gavião do Pará: indianidade no esporte ou a esportividade... 

Fabio José Cardias-Gomes; Everson Carlos da Silva 258 

 

 

 

Os conceitos de etno-desporte indígena e ethnosport, 

respectivamente de Fassheber (2006, 2010) e Kylasov (2012, 2019), 

compreendem as práticas corporais tendo suas raízes fincadas nas tradições 

ritualísticas do grupo étnico-cultural específico quanto as práticas 

esportivas modernas dentro do mesmo grupo. 

Ambos os conceitos refletem as crenças, os valores e as tradições de  

sociedades tradicionais, nas quais a prática corporal ancestral e moderna 

desempenham papéis no entretenimento, de lazer, de fazer a pessoa 

indígena e na defesa territorial, além de atuarem como veículos de 

expressão cultural e de preservação das tradições ancestrais no mundo 

contemporâneo, colonialista e violento com os quais lidam esses povos e 

suas tradições (Gomes, 2019). 

Essas conceituações de etnoesporte buscam esclarecer os valores 

dessas práticas não só como exercícios físicos, práticas corporais e 

esportivas, mas também como patrimônios culturais vivos e memoráveis, 

que merecem reconhecimento e valorização social por sua contribuição à 

diversidade cultural e histórica do Brasil, como veremos mais abaixo. 

O artigo 217, inciso IV, da Constituição Federal estabelece como dever 

do poder público a proteção e o fomento às manifestações esportivas de 

caráter nacional. Logo, torna-se imprescindível a implementação de políticas 

que estimulem tais práticas, enaltecendo a cultura da sociedade brasileira 

através do esporte. As práticas desportivas indígenas são frequentemente 

um meio de perpetuar sua cultura, história e identidade. Portanto, é de suma 

importância que o Estado desenvolva e execute políticas públicas que 

assegurem o acesso e o estímulo a essas práticas, consolidando os direitos 

culturais dos povos indígenas e promovendo sua inclusão social. Esta 

abordagem não só atende ao mandato constitucional, mas também 

contribui para a valorização e preservação da diversidade cultural inerente 

ao Brasil (Silva; Navarro, 2015).  

É importante destacar que as manifestações desportivas dos povos 

tradicionais são amplamente amparadas pelo artigo 215 da Constituição 

Federal de 1988, que trata especificamente da proteção e valorização da 

cultura. 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 254-280 

O etnofutebol do povo Gavião do Pará: indianidade no esporte ou a esportividade... 

Fabio José Cardias-Gomes; Everson Carlos da Silva 259 

 

 

 

A discussão sobre as práticas esportivo-culturais indígenas evidencia 

a importância de elementos como identidade étnico-cultural e sua 

diversidade. Estas atividades simbolizam uma ligação histórica e 

significativa com a natureza e com suas terras ancestrais, atuando como 

expressões de resistência cultural face ao processo de colonização violento 

e de desapropriação de terras. Além disso, as práticas esportivas indígenas 

estão entrelaçadas a uma cosmovisão e cosmopolíticas que prezam a 

relação e o respeito à natureza, evidenciando a interdependência vital entre 

a humanidade e o ambiente natural (Santos, 1999). 

O Art. 31 da Declaração da ONU (2007) sobre os Direitos dos Povos 

Indígenas garante que os povos indígenas tenham o direito de controlar, 

desenvolver e manter seu patrimônio cultural, conhecimentos tradicionais e 

expressões culturais, incluindo suas ciências, tecnologias e culturas. Além 

disso, o artigo protege suas propriedades intelectuais relacionadas a esses 

elementos culturais, permitindo que eles preservem e transmitam suas 

tradições para as gerações futuras. 

Entretanto, a origem dos jogos da humanidade se confudem com a 

origem da mesma. Durkheim, por exemplo, em “As formas elementares  da 

vida religiosa” se debruçou sobre os rituais australianos a  partir de 

documentos produzidos por diversos etnógrafos e administradores 

coloniais sobre tais populações para explicar que as origens da religião se 

dão pela separação entre sagrado e profano. Os estudos iniciais dos jogos 

também se deram pelos primeiros registros escritos dos primeiros 

etnógrafos, missionários e colonizadores. Como veremos abaixo. 

 

Revisão da literatura 

Fassheber (2006a, 2006b, 2010), Freitag e Fassheber (2011)  e 

Fassheber, Freitag e Gouvêa (2019), em seus estudos iniciais sobre os jogos 

tradicionais, apontam para o clássico Durkheim (1996) “As formas 

elementares da vida religiosa”, para quem os jogos e recreações, incluindo as 

danças, foram incorporados ao espírito religioso, funcionando como uma 

forma de distensão contra os rigores da vida religiosa. Os jogos teriam sua 

origem nas representações do ritual religioso, o culto seria uma espécie de 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 254-280 

O etnofutebol do povo Gavião do Pará: indianidade no esporte ou a esportividade... 

Fabio José Cardias-Gomes; Everson Carlos da Silva 260 

 

 

 

ritual de recreação, ou seja, os elementos recreativo e estético dos rituais 

e/ou ritos.  

Os jogos tradicionais carregam o aspecto recreativo cujas 

representações para Durkheim são estranhas ao fim utilitário, permitem 

que esqueçamos o mundo real, deixa a imaginação a vontade, nos 

distraem. 

De acordo com os estudos dos autores acima, Lévi-Strauss (1997) faz 

relações entre jogo e rito, sendo o jogo definido pelo conjunto de regras, 

como uma espécie de rito que também se joga. As diferenças entre jogo e 

rito seriam estruturais. O jogo aparece como disjuntivo, há uma divisão 

diferencial entre os jogadores individuais ou equipes, porém   não desiguais. 

De maneira inversa o ritual é conjuntivo, pois institui uma união. No caso 

do jogo, a simetria é pré-ordenada; estrutural decorre do princípio das 

regras sendo as mesmas para os dois campos. Já o rito está para a 

assimetria, decorre da contingência dos fatos, depende da intenção, do 

acaso ou do talento. Ocorre o inverso no ritual, a assimetria preconcebida é 

postulada entre profano e sagrado, fiéis e oficiantes, mortos e vivos, 

iniciados e não-iniciados. O jogo conjuntivo do rito, consiste em fazer 

passarem todos os participantes para o lado da parte vencedora, o jogo 

disjuntivo divide entre quem ganha e quem perde a partir de oportunidades 

iguais. 

Em relação aos estudos dos Jogos tradicionais ameríndios, Fassheber 

(2006) aponta que os praticados pelos ameríndios é pouco mensurado, que 

a literatura possui muitas lacunas em dados etnográficos. Que Renson 

(1992),  Culin (1975), Chan (1969) são alguns nomes que estão no início de 

descrições etnográficas sobre jogos indígenas nas Américas. Fassheber, 

Freitag e Gouvêa (2019) apontam que Nabokov, em 1981, ao estudar os 

Incas pré-colombianos, observa que houve engenhadas estrada na 

Cordilheira dos Andes, cujas extensão se faziam comunicar pela corrida 

todos os povos das terras altas  e baixas da América do Sul em relação à 

capital incaica.  

Fassheber (2006, 2010) aponta que há uma literatura recente de 

exemplos inventariados por colegas antropólogos e por poucos professores 

de Educação Física. ´No Brasil, a corrida de Toras foi primeiro registrada 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 254-280 

O etnofutebol do povo Gavião do Pará: indianidade no esporte ou a esportividade... 

Fabio José Cardias-Gomes; Everson Carlos da Silva 261 

 

 

 

por Nimuendajú ([1934] 2001), contemporaneamente estudada por Vianna 

(2001). O Joga Bunda, o Jogo de Soco e a Peteca Kadiwéu e a peteca Guarani 

e Sambo-Nhanderi por Vinha (1999, 2004). Rocha-Ferreira, Vinha, Tagliari, 

Fassheber, Ugarte (2005) apontam uma noção mais próxima da qual 

concebemos: a de que há uma integração da cosmovisão desses povos entre 

jogo e ritual, não separados. Ainda que cada povo tenha sua visão 

cosmopolítica, na América como um todo, os autores apontam que 

pesquisadores como Von Vriessen (1997), por exemplo, já havia proposto a 

inseparabilidade entre as relações jogos-rituais. E como bem observado, os 

funerais antigos já incluiam competições, como é o caso milenar da corrida 

de tora Timbira (Gomes, 2021a; 2021b).  

Os jogos tradicionais indígenas são práticas corporais e também 

rituais, com ludicidade, com mitos que lhes deram origem, e portanto, 

congregam em si o mundo material e imaterial de cada etnia, inseparáveis, 

não coincidindo com a noção ocidental colonizadora. E também requerem 

aprendizado específico de habilidades motoras, psicossociais e estratégias 

do jogo-ritual, para formar a pessoa-étnica de cada aldeia-comunidade.   

As práticas corporais indígenas são rituais, para agradar a um ser 

sobrenatural, os encantados, para obter fertilidade, chuva, alimentos, 

saúde, condicionamento físico, sucesso na guerra, entre outros. Também 

ritos de passagem, a preparação da criança para a vida jovem e adulta, a 

socialização, a cooperação e/ou a formação de guerreiros. Não existem 

medalhas de ouro, ainda que haja ganhadores e perdedores, a premiação é 

o  prestígio, o reconhecimento do esforço, a busca da participação 

equilibrada com significados e experiências que são incorporadas pela 

pessoa indígena em grupo. 

Entretanto, de acordo com Fassheber e Gomes (2020), os estudos 

sobre as práticas corporais ameríndias, ao retomarem que a literatura social 

ao longo da década de 1960 a 1980 são inauguradas com Chan (1967), 

Cullin (1975) e Nobokov (1981), no Brasil os exemplos são raros, 

destacando-se o futebol de cabeça do povo Paresi, o Zikunati ou Zukunahati, 

o qual foi registrado por Rondon em 1906, bem como a corrida de toras por 

Nimuendajú em 1946. Só posteriormente Melatti em 1975 estuda a corrida 

de toras como ocorre entre os povos Kraô, no antigo Goiás, atual Tocantins.  



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 254-280 

O etnofutebol do povo Gavião do Pará: indianidade no esporte ou a esportividade... 

Fabio José Cardias-Gomes; Everson Carlos da Silva 262 

 

 

 

Podemos até pensarmos, em outro momento de escritura, em uma 

periodização tripartite: a) primórdios: registros escritos raros e iniciais 

(1900), b) etnografias posteriores por antropólogos (1940-1980) e c) 

retomadas do tema, vide a ameaça de extinção dos Jogos Tradicionais e a 

construção de conceitos como a esportividade indígena (Vianna, 2001; 

Carlos, 2013), a indianidade esportiva no etno-desporte indígena, vide a 

mescla entre jogos e esportes modernos nas aldeias, em especial o futebol 

indígena, quilombola, ribeirinho e outras comunidades tradicionais no 

Brasil. 

A partir do século XXI, diversas associações de Jogos Tradicionais ou 

Traditional Sports and Games (TSG) e Ethnosport se estabelecram desde a 

Europa e os Estados Unidos (EUA), organizados por regiões, países e 

continentes com reconhecimento e institucionalizados como uma questão 

global, pois é notório as ameaças de extinção desses pratimônios materiais 

e imateriais que são os jogos tradicionais, como apontou La Vega (2021). 

Essas organizações se apresentam como associações dialógicas que se 

classificam como promotoras, apresentadoras, protetoras e fomentadoras 

de TSG e estudos e experiências como são os exemplos: TSG Association 

dos EUA, TSG na Europa, a World Ethnosport Confederation na Turquia e 

países árabes, a World Ethnosport Association com sede em Latvia e Rússia, 

esta última fundada pelo próprio Kylasov. 

Assim, a concepção de Fassheber (2006, 2010) sobre Etno-Desporto 

indígena é a seguinte: 

O Etno-Desporto indígena está então fundamentado nas 

possibilidades das culturas adaptarem e transformarem suas 

próprias tradições e adaptarem e transformarem as tradições 

advindas do contato. Mais que adaptar e transformar, o Etno-

Desporto expressa o processo de ressignificação de valores 

culturais e uma re-inserção com o mundo dos brancos: a 

criação – pela mimesis – de uma segunda natureza[...] 

(Fassheber, 2010, p. 87). 

Kylasov (2012) define o Ethnosport como: 

Partindo desta posição básica, o Ehtnosport (objeto de uma 

teoria) pode ser definido como uma forma institucional de 

espaço social e cultural unido para todos os estilos 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 254-280 

O etnofutebol do povo Gavião do Pará: indianidade no esporte ou a esportividade... 

Fabio José Cardias-Gomes; Everson Carlos da Silva 263 

 

 

 

tradicionais de atividade física (sem a formação de 

organizações desportivas), federações desportivas dos 

chamados “desportos nacionais”. e amplamente revividos 

como reconstruções históricas – jogos tradicionais como 

parte integrante dos festivais tradicionais. (KYLASOV, 2012, 

p.12). 

Enquanto o conceito de etno-desporto indígena em Fassheber (2006, 

2010) parte da experiência do autor com o povo Kaigang, sugere a extensão 

do termo a outros povos, destaca o conceito antropológico de mimésis 

desde Taussig, indica a possibilidade de adaptação, transformação e 

ressignificação de valores culturais e a re-inserção  no mundo globalizado, 

como uma segunda natureza (ou consciência) dos jogos tradicionais e os 

esportes modernos entre os povos e etnias. Por outro lado, já o conceito de 

ethnosport em Kylasov (2011, 2012) propõe institucionalizar no espaço 

sociocultural os estilos tradicionais de jogos tradicionais sem a necessidade 

de formação de federações aos moldes esportivos mas revividos como 

reconstruções em festivais tradicionais, mesmo além dos ciclos rituais. 

Se até aqui apresentamos referências baseadas no saber 

antropológico, é porque os antropólogos chegaram primeiro que os 

psicólogos nessa temática, que só agora demonstram interesse no tema, 

ainda que tímido. Daí a necessidade de um diálogo interdisciplinar, ou 

mesmo transdisciplinar, entre saberes e fazeres antropológicos e 

psicológicos. 

Por exemplo, é recente o interesse da psicologia, da psicologia social 

e da psicologia do esporte e exercício em temas como etnia, raça, 

antirracismo, interculturalidade, povos indígenas e tradicionais. Por 

exemplo, em Psicologia Social do Racismo: Estudos sobre Branquitude e 

Branqueamento no Brasil (Piza et al, 2016), Kabengele Munanga denuncia o 

embranquecimento como ideologia educacional e cultural, escolarizado, 

alienado à pessoa negra (pretos e pardos) o qual batizou de Racismo a 

Brasileira.  

Em Psicologia Social do Esporte (Rubio, Camilo, 2019), Junior e Rubio 

(2019), em estudo sobre o negro no esporte brasileiro, no capítulo 

Revisitando a “raça” e o racismo no esporte brasileiro: implicações para a 

Psicologia Social, concluem que o assunto ainda merece investigação 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 254-280 

O etnofutebol do povo Gavião do Pará: indianidade no esporte ou a esportividade... 

Fabio José Cardias-Gomes; Everson Carlos da Silva 264 

 

 

 

profunda e que só agora se iniciou com as novas leis de injúria racial e 

discriminação racial, presentes fortemente no esporte e futebol mundial. 

Tanto a Associação Brasileira de Psicologia do Esporte (ABRAPESP) quanto a 

Associação Brasileira de Estudos da Psicologia do Esporte e Exercício 

(ABEPEEX) trazem em suas edições de congressos grupos de trabalho sobre 

as problemáticas acima. 

Ao investigarmos práticas esportivas indígenas sob viés psicológico e 

antropológico, ou antropopsicológico, sob métodos etnográficos, estamos 

a investigar uma psicologia de uma etnia, uma etnopsicologia. 

Etnopsicologia foi o termo que substituiu o nome de uma revista francesa 

do meado do século XX, a Ethnopsychologie, que substitui o título anterior 

Psychologie des peuples (Psicologia dos povos).  

Moritz Lazarus e Heymann Steinthal usaram o termo Psicologia dos 

povos primeiro que Wilhelm Wundt, o que geralmente lhe é atribuído como 

pioneiro na literatura, no alemão: Völkerpsychologie. Pagliuso e Bairrão 

(2019) chamam a atenção da mudança do termo povo para ethnos (que 

significa povo em língua grega), porém a primeira tinha um peso histórico 

maior (people em inglês, peuples em francês), mudança que ocorrera a 

partir da antropologia. Depois, viria o desenvolvimento da etnopsiquiatria 

com Georges Devereux, dentre outros atores teóricos, que como 

psicanalista defenderia o reconhecimento da funcionalidade da cultura no 

psiquismo de cada paciente, o ethos da cultura.  

Pagliuso e Bairrão (2019) anunciam que a intenção da Etnopsicologia 

não é aplica teorias psicológicas e enquadramentos às pessoas e ao 

contexto social, mas, dialogar com outras formas de produção de 

conhecimento do ser e de visão do universo, como processos históricos e 

sociais e culturais, ao apreendê-los e apresentá-los como uma concepção 

humana original e autêntica e não sob uma hierarquia de saberes. Como são 

os casos de compreensões do que são os jogos-rituais para os próprios que 

o organizam, o fazem, o transmitem e o ressignificam ao longo de dezenas 

de gerações, como a corrida de tora do povo Timbira, por exemplo, 

praticadas a centenas de anos nos territórios. 

De acordo com Fassheber (2006), o etno-desporto indígena é a prática 

das atividades físicas, tanto sob a forma de jogos tradicionais e a mimesis, 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 254-280 

O etnofutebol do povo Gavião do Pará: indianidade no esporte ou a esportividade... 

Fabio José Cardias-Gomes; Everson Carlos da Silva 265 

 

 

 

conforme Taussig, que dinamiza esses jogos, quanto esta mesma mimesis 

aplicada ao esporte global no território e na sociedade vizinha de contato, 

essa capacidade de adaptação aos esportes modernos não lhes tira a sua 

indianidade, sua identidade étnica-cultural.  

O etno-futebol indígena, seria então o processo pelo qual a sua 

própria ressignificação e a sua mimesis no esporte passará tanto pela via da 

transformação dos jogos tradicionais como da incorporação do futebol nas 

aldeias reafirmando a identidade étnica de forma singular, ao se 

considerarmos a construção de pessoa, a feitura do corpo e da alma, bem 

como o uso específico que cada grupo faz de sua corporalidade na 

contemporaneidade da sua indianidade. Ou como aponta Fassheber, ao 

estudar o futebol entre o povo Jê-Kaingang do Paraná: 

Mas, que os índios brasileiros são apaixonados por futebol 

seria inútil dizer, já que entre todos os brasileiros esse 

esporte desperta todo tipo de paixão. Inclui até a paixão de 

quem "odeia futebol". Então não poderia ser diferente entre 

os ticuna, entre os kaiapó, entre os assuriní ou entre qualquer 

povo indígena com muito ou pouco contato. Entre os 

kaingang, a introdução do futebol entre eles coincide com o 

processo civilizador de "esquecimento" de seus jogos de 

guerra kanjire e pinjire, considerados ultra violentos pelos 

colonizadores. E o futebol serviu como boa metáfora de tais 

treinamentos de guerra, deslocando a violência para uma 

direção do que era tido como comportamento civilizado. 

Ademais, o futebol introduzido entre os indígenas permite-

nos algumas análises sociológicas importantes. Um exemplo 

claro, é a posição de centralidade que o campo de futebol 

ocupa dentro de diversas aldeias. O futebol pode ser 

percebido também pela interação e pela integração social dos 

moradores de uma terra indígena (TI), destes com os de 

outras TIs e com a população e com as equipes da cidade em 

competições municipais e regionais. (Fassheber, 2006, s/p). 

É claro que pode haver processos alienantes, mas não só, há 

processos criativos que os tornam protagonistas de suas escolhas e suas 

próprias criatividade, eles mesmo pagando os preços das escolhas, das 

experimentações, das retomadas, tanto que parece haver retomadas de 

jogos ancestrais no Brasil, o que foi também disparado e pulverizado pelo 

legado dos Jogos Indígenas do Brasil e dos Jogos Mundiais Indígenas, 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 254-280 

O etnofutebol do povo Gavião do Pará: indianidade no esporte ou a esportividade... 

Fabio José Cardias-Gomes; Everson Carlos da Silva 266 

 

 

 

idealizados heroicamente por Carlos Terena e Marcos Terena, os irmãos 

Terena e o Comitê Intertribal. 

Nesse contexto de etnoesporte se encontra o Futebol, ou o 

etnofutebol, o futebol do povo Gavião Kyikatejê do Pará. O povo Gavião é 

do tronco linguístico macro-Jê, bem diferente do tronco de língua Tupi, o 

que só ilustra a diversidade de línguas e culturas em solo brasileiro. 

Também chamados de povo Jê-Timbira, os povos Timbiras foram 

primeiramente estudados pelo etnógrafo alemão Curt Nimuendajú (1946).  

Posteriormente, os estudos sobre os Timbiras foram resgatados por 

antropólogos brasileiros como Julio Cesar Melatti (1970, 1972, 1978) e 

Roberto Augusto DaMatta (1976), e depois Odair Giraldin (2000), dentre 

outros. Ressalta-se que os avanços nos estudos Jê ocorreu na década de 

1960-80, quando se realizou o projeto de estudos dos povos do Brasil 

Central, foi o projeto Harvard Brazil Central Project, ou Projeto Harvard-

Museu Nacional, tendo Roberto Cardos de Oliveira com um dos brasileiros 

coordenadores junto com os estadunidenses David Maybury-Lewis da 

Universidade de Harvard.  

O Dossiê “Outras imagens do pensamento para a etnologia dos povos 

Jê do Brasil Central” (Demarchi et al., 2019) é uma edição em comemoração 

aos 40 anos do produto escrito que é fruto do Projeto Harvard – Museu 

Nacional que é a importante coletânea sobre povos Jê, o Dialetical Societies 

de 1979. 

O povo Gavião do Pará, oriundos do povo Gavião do Maranhão, na 

verdade compõem vários povos de mesma língua e cultura que se 

autodenominam conforme se separam por aldeamentos. Segundo o 

pesquisador paraense Cícero Teresa dos Santos (2022), se aldeiam na Terra 

Indígena Mãe Maria (TIMM), localizada em Bom Jesus do Tocantins, sudeste 

do Pará. Segundo Santos (2022), na TIMM encontram-se três grupos: 

Parkatejê, Kyikatejê e Akrâtikatejê. Ainda segundo Santos, a reunião dos 

três grupos na TIMM era destinada somente aos Gaviões Parkatêjê, porém, 

deslocamentos compulsórios em decorrência da expansão violenta da 

agropecuária e dos grandes projetos de empresas na Amazônia, os 

Kyikatejê e Akrâtikatejê foram agregados, não de forma tão pacífica, 

havendo conflitos externos e internos.  



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 254-280 

O etnofutebol do povo Gavião do Pará: indianidade no esporte ou a esportividade... 

Fabio José Cardias-Gomes; Everson Carlos da Silva 267 

 

 

 

O futebol nos povos Gaviões do Pará (Parkatejê, Kyikatejê e 

Akrâtikateje) é uma modalidade esportiva muito popular. Tão popular a 

ponto de fazer parte da agenda dos Jogos Indígenas anuais locais onde se 

misturam jogos ancestrais-rituais e esporte moderno, no caso o etnofutebol 

dos Gaviões. Tal popularidade levou à criação de um time profissional de 

futebol que disputa campeonatos da liga de futebol local e estadual. 

O time Futebol Clube Gavião Kyikatêjê foi fundado na década de 1980, 

sendo o primeiro time profissional de futebol indígena. O time representa a 

etnia Kyikatejê que significa “povo do rio acima”. Localizado no município 

de Bom Jesus do Tocantins, a 450 quilômetros de Belém, a capital do Pará e 

próximo 25km da cidade de Marabá, no sul do Pará.  

O futebol de raiz indígena disputou a divisão principal do campeonato 

profissional estadual em 2014, ficando conhecido nacional e 

internacionalmente, recebendo pesquisadores, jornalistas e 

documentaristas a TIMM. Em 2017, a Federação Internacional de Futebol 

(FIFA), realizou um videodocumentário sobre a história do clube indígena.  

O treinador Zeca Gavião, e presidente do time, é o primeiro técnico 

indígena credenciado pela Confederação Brasileira de Futebvol (CBF). O time 

original era formado totalmente por indígenas, atualmente é misto, o que 

não lhe tira o brilho. Os desafios e as superações dos mesmos são ilustrados 

com análise de dados coletados para esta pesquisa, especialmente a parte 

inicial da entrevista realizada com Zeca Gavião. 

 

Método 

Para este estudo foi aplicada metodologia qualitativa, integrando 

método observacional, método etnográfico e método de entrevista. Segundo 

Breakwell et al. (2010) a pesquisa observacional está integrada a outros 

métodos de pesquisa, o que no caso se integrou a estudo por entrevista e 

etnografia. Neste trabalho, a observação se deu por observação do ambiente 

social e o lugar das ações. A pesquisa etnográfica é oriunda da antropologia, 

área com a qual nosso viés psicológico dialoga de forma interdisciplinar.  



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 254-280 

O etnofutebol do povo Gavião do Pará: indianidade no esporte ou a esportividade... 

Fabio José Cardias-Gomes; Everson Carlos da Silva 268 

 

 

 

Segundo o método etnográfico é amplo, para esta pesquisa 

pontuamos o aspecto de buscar a representação do mundo indígena pelo 

participante-informante, não o pesquisador somente, caracterizando uma 

coautoria em entender e informar o mundo como o outro o vê e vive, no 

caso um treinador de futebol do povo Gavião. Terceiro, a pesquisa de 

entrevista foi usada em conjunto com os métodos anteriores, como bem 

previsto em Breakwell et al. (2010), e como entrevista não-estruturada 

desenvolvida como um intercâmbio com o entrevistado, no caso específico 

o treinador Zeca Gavião, em sua casa, dentro da TIMM. 

O sujeito entrevistado na verdade foram os sujeitos, primeiro o 

renomado treinador indígena conhecido como Zeca Gavião e sua esposa 

Concita Sampré, de origem Guarani e Xerente, em 15 de abril de 2023. O 

profissional de futebol e liderança indígena Zeca Gavião foi contactado 

meses antes, pois pedimos autorização oral para observar, ir a 

campo(etnografia) e entrevistá-lo sobre etnofutebol no evento de Jogos 

Indígenas conhecido como Festival da Castanha, ou Festival da Castanha 

Nova, que festeja a colheita da nova safra de castanha do Pará. 

Quanto aos procedimentos éticos desta pesquisa, além da autorização 

oral recebida e gravada em áudio da liderança entrevistada, tivemos 

compactado o bem-estar dos participantes. Assim, o consentimento foi 

informado via oral, muito comum em entrevista de cunho antropológico em 

territórios indígenas, não havendo risco potenciais aos participantes, os 

quais foram informados sobre o objetivo da pesquisa, havendo 

concordância entre ambos, inclusive ao direito de se retirar da pesquisa ou 

não ser identificado. No caso, os informantes autorizaram a publicação de 

seus nomes com relação ao objetivo da pesquisa acadêmica.  

Sobre a análise dos dados coletados em observação, etnografia e 

entrevista, foi observado como as pessoas indígenas se comportam durante 

o festival, em especial as atividades etnoesportivas. Os dados colhidos em 

observação etnográfica não são reproduzíveis, ainda mais em ambientes 

sociais dinâmicos, humanos, mas não invalidam seus resultados, e assim 

foram anotados em diários de campos e cadernos de notas de campo a 

observação de comportamentos, falas informais, conversas informais, 

organização material indígena, interações interétnicas, interterritoriais e 

interculturais presentes, a alimentação. E, especialmente sobre a entrevista 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 254-280 

O etnofutebol do povo Gavião do Pará: indianidade no esporte ou a esportividade... 

Fabio José Cardias-Gomes; Everson Carlos da Silva 269 

 

 

 

não-estruturada, os dados coletados foram transcritos e lidos 

exaustivamente, sob análise do prisma principal da visão do entrevistado, 

dos quais suas citações literais ilustram o modo de ver do próprio indígena, 

e como pesquisadores procuramos identificar informações significativas 

para a temática em estudo: o etnofutebol, sob os vieses teóricos estudados, 

lembrando, a psicologia social do esporte, a etnopsicologia e o etnoesporte. 

 

Resultados e discussões 

Este trabalho apresenta resultados parciais de pesquisa em 

andamento, ou melhor, resultados iniciais de pesquisa de fluxo contínuo 

com idas e vindas constantes aos territórios indígenas na Amazônia. 

 Os dados coletados durante o Festival da Castanha, que ocorre todo 

mês de abril na TIMM, na Amazônia Paraense foram dados de observação, 

etnográficos e de entrevista com o técnico de futebol Zeca Gavião, em 15 

de abril de 2023, o qual durou duas horas. Os dados são analisados sob o 

viés da psicologia social do esporte, a etnopsicologia e etnoesporte, 

conforme estudados em revisão da literatura. 

 

 

 

 

 

 

 

 

Foto 1 e 2 - Exemplos de planfetos com mapa divulgando os Jogos na 
TIMM-Pará, 2020. 

Fonte: Arquivo dos autores deste artigo. 

  



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 254-280 

O etnofutebol do povo Gavião do Pará: indianidade no esporte ou a esportividade... 

Fabio José Cardias-Gomes; Everson Carlos da Silva 270 

 

 

 

Resultados deste trabalho são amplos, mas aqui resumidos por 

questão de tempo e espaço. O Festival da Castanha é um importante festival 

etnoesportivo, já em sua décima segunda edição, naquele momento, e logo 

em sua décima terceira em 2024, abril. O evento é idealizado pelos próprios 

indígenas e há a competição interétnica de corrida de tora, arco e flecha, 

corrida de varinhas, natação e futebol. O evento reúne os três povos 

principais do território, Parkatejê, Kyikatejê e Akrâtikateje, bem como 

outros povos como os Gavião Popkejê do Maranhão, os Krikatí do Maranhão, 

os Kraô do Tocantins, os Xerente, os Xikrin, os Kayapós, dentre outras 

etnias do povo Jê-Timbira. 

Sem dúvida o etnofutebol Timbira é bastante esperado e festejado, 

vide o seu histórico de bem sucedido regionalmente, tendo como ápice o 

time fundado por Zeca Gavião por volta de 1980.  

Dados iniciais de entrevistas com Zeca Gavião ilustram o início difícil 

dessa etnohistória, a história esportiva dos Gavião Kyikateje, a trajetória 

pessoal do informante e parceiro indígena é exemplificada em três 

momentos recortados da entrevista geral, a) sua trajetória pessoal e 

deslocamentos territoriais violentos, b) seu despertar para o esporte e o c) 

surgimento da ideia de criar um time a partir da sua aldeia após sofrer 

preconceito e discriminação por ser indígena, como abaixo: 

Zeca Gavião, apelido da liderança, presidente de time e técnico de 

futebol “Pepkrate” (1966-atual), teve uma infância cujos olhos, ouvidos e 

sentidos infantis assustados, testemunharam grandes mudanças na região 

onde nasceu devido o impacto das grandes empresas na Amazônia. A 

estrada Transamazônica estava em plena construção pela Ditadura Militar, 

a hidrelétrica de Tucuruí, as torres de energia, a transição Serviço de 

Proteção ao Índio (SPI) para a Fundação Nacional do Ìndio (FUNAI), na época. 

Como na passagem abaixo: 

Eu me chamo “Pepkrate Jakukreikapiti Ronore Konxarti”, 

conhecido mais como Zeca Gavião, eu sou natural de Tucuruí, 

eu fui atingido por barragem, e por causa da barragem 

transferiram minha família pra cá pra Marabá,aonde essa 

terra foi doada pelo Magalhães Barata na época né em 1963, 

e eu sem entender porque que eu tinha vindo pra cá, quando 

eu vim eu tinha 08 ou 09 anos, qundo eu saí de Tucuruí, em 

cima de um caminhão, com brasilit dentro, tudo para fazer 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 254-280 

O etnofutebol do povo Gavião do Pará: indianidade no esporte ou a esportividade... 

Fabio José Cardias-Gomes; Everson Carlos da Silva 271 

 

 

 

uma casa, e eu não estava entendendo o que estava 

acontecendo, até minha mãe mesma não sabia, meu pai 

também, só outro irmão Paiarã, ficava mais a frente dessa 

discussão e nós viemos pra cá, chegamos em Marabá, 

naquela época era o SPI... 

A colonialidade da nossa sociedade reconhece o nome Zeca, uma 

variante de José, Zé, mas Zeca não é um Zé Ninguém, tem seu nome 

reconhecido internacionalmente, inclusive pela FIFA. E Gavião não é uma 

autodenominação do próprio povo, que se autochamam de Kyikatêjê. Gavião 

é nome dado por antropólogos brancos, da academia, que fizeram menção 

às penas de Gavião que os povos Jê usam no cocar e adereços corporais, 

mais que adereços, própria pele, continuação identitária do corpo. Esses 

atos já não preconceituosos e discriminatórios, estruturais na nossa 

sociedade ocidental. 

Pepkrate é oriundo de povos atingidos por barragens, a de Tucuruí, 

que deslocou forçadamente famílias, aldeias e povos inteiros do seu lugar 

ancestral de origem, uma forma de violência. Como bem visto na psicologia 

social e na psicologia do esporte e exercício, uma hegemonia da ideologia 

de branquitude e branqueamento no Brasil, um processo civilizatório de 

embranquecimento como ideologia escolarizado, não só alienando a pessoa 

negra (pretos e pardos), questõs raciais, mas também a pessoa indígena de 

diversas etnias, questões étnicas. Se o negro no esporte brasileiro nos 

obriga a revisitar a “raça” e o racismo, temos que ampliar estudos das 

questões de diversidade étnicas-raciais no Brasil e no mundo. 

Os Kyikatêjê desenvolveram um enorme senso de sobreviver em terras 

alheias, se adaptar e manter viva suas tradições na medida do possível. Se 

escolarizar foi percebido como uma ferramenta de se proteger da ameaça 

de ser lançado na escuridão da ignorância. Pepkrate, o Zeca, foi um dos 

grandes líderes em buscar alfabetização, escolarização, ainda que ocidental, 

para o seu povo e observador de como poderia empreender mudanças que 

fortalecessem a sua comunidade, como abaixo exposto: 

As pessoas que fossem estudar iam buscar o conhecimento 

para buscar pra aldeia, era uma ideia boa, o que não acontece 

hoje né, hoje o pessoal estuda e não está nem aí, volta até 

contra o próprio cacique ainda, então, era uma coisa assim 

rígida mas era importante, e aí eu comecei a estudar, com 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 254-280 

O etnofutebol do povo Gavião do Pará: indianidade no esporte ou a esportividade... 

Fabio José Cardias-Gomes; Everson Carlos da Silva 272 

 

 

 

colegas aqui da TI Mãe Maria, aí eu comecei a observar o 

desenvolvimento do nosso povo, nesse intermédio nós 

observávamos que os velhos praticavam esporte, eles 

enchiam o caminhão e iam lá pra Rondon e ganhavam né...o 

primeiro esporte que entrou na aldeia foi o vôlei, porque os 

americanos gostam né e os americanos colocaram isso na 

aldeia...começou assim com evangelismo americano... 

Zeca, Pepkrate, relata a rigidez de ter que ir para a cidade do entorno 

e poder não criar conflitos sociais. Em um trecho da entrevista ele relata que 

tiveram que voltar da cidade porque um parente indígena “mexeu” com uma 

moça branca, eram jovens estudantes na cidade, havia mais preconceito do 

que há atualmente, pois já se verifica misturas entre indígenas e brancos na 

própria aldeia, como observamos, famílias mestiças. 

Zeca sempre foi um grande observador, relata que o vôlei foi o 

primeiro esporte ocidental a se misturar com as práticas corporais entre os 

Kyikatêjê, isso devido os missionários evangélicos terem promovido a 

prática de vôlei entre os adultos e jovens. Zeca destaca nessa passagem 

acima que os idosos da aldeia aderiram bem à prática de vôlei e se sagravam 

campeões interterritoriais. Esse fato da força corporal do povo Gavião, dos 

Timbiras em geral, como observamos e estudamos nos estudos sobre os 

Timbira, como em Nimuendajum Melatti, DaMatta, sim, é uma característica 

muito forte dos povos Jê-Timbira. Bem notado por Zeca Gavião. 

O futebol também se tornou prática popular entre os Kyikatêjê e os 

demais povos vizinhos, os Gaviões Parkatêjê e Akrâtikatêje. Mas Zeca foi 

sonhador, protagonista e corajoso em montar um time de futebol forte na 

região. O fato de ser índio o tirou de um seletivo em Belém no time do 

Paysandu, rival de clubes paraenses como o Remo e Tunaluso.  

Mas o preconceito e a discriminação sempre sofrida nunca o fez 

desistir, e o futebol se ostra como ferramenta de reinserção social na busca 

de ressignificação da força indígena pelo mesmo, o que está bem de acordo 

com os estudos de Fassheber com os Kaingang do Paraná e seu conceito de 

etnoesporte que se amplia à ressignificação de uma modalidade ocidental 

no território e além, como menciona abaixo: 

Eu ficava observando de montar um time de futebol só com 

indígenas, fizemos uma seleção e fomos campeão aqui na 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 254-280 

O etnofutebol do povo Gavião do Pará: indianidade no esporte ou a esportividade... 

Fabio José Cardias-Gomes; Everson Carlos da Silva 273 

 

 

 

região, Bom Jesus, Rondon, Abel, Itupiranga e Marabá 

mesmo, aí apareceu um dirigente do Paysandú, eles criaram 

uma base chamada Timbira, como ele era vice esse dirigente 

acompanhava e levou três indígenas para fazer o teste em 

Belém...mas antes da contratação você não pode falar que 

você é índio, o presidente pode quere não gostar, aí eu saí da 

mesa, eu não gostei da forma, é um preconceito, aquilo me 

despertou, vai ser difícil a gente ver um indígena chegar no 

futebol brasileiro, aí me veio a ideia eu vou criar um time..eu 

tinha um time aqui que se chamava Akrã, mas os 

organizadores interno me tomaram esse time...minha esposa 

me deu a ideia de criar o time Kyikatejê futebol clube... 

Mesmo tendo perdido o seu time original, o Akrã, e toda sua 

experiência, gana e capacidade de sonhar e ser protagonista de seu povo 

Kyikatêjê, Zeca fez nascer o Gavião Kyikatêjê Futebol Clube, o primeiro time 

profissional indígena do Brasil. Kyikatêjê (o povo do rio acima) futebol clube 

antes se chamava Castanheira atlético clube, mudando para Gaviões 

Kuikatêjê Futebol Clube em 2009.  

Uma trajetória heróica, notável e de protagonismo indígena como um 

dos casos mais significativos no futebol brasileiro, com a força do 

etnofutebol Jê-Timbira. Corredores de tora, lutadores de Apenkuité (luta 

corporal quase extinta), corredores de curtas e longas distâncias, 

reconhecidos por práticas corporais e esportivas diárias, como pudemos 

observar nas escolas dentro das aldeias, não poderíamos deixar de 

constatar essa muito forte etnoesportividade dos povos Timbira, em 

especial a do povo Gavião.  

O que também nos impressiona como observadores de fora, sem 

negar o apaixonamento de observador da força de manterem sua cultura, 

ainda que a língua Jê esteja em desuso se comparados com os Gaviões do 

Maranhão, por exemplo. Mas os maiores eventos etnoesportivos da região 

tocantina e araguaia, menção aos dois grandes rios da região (Tocantins e 

Araguaia), ocorre sem dúvid na integradora TIMM, e a partir do forte, 

resiliente e corajoso povo Kyikatêjê. 

 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 254-280 

O etnofutebol do povo Gavião do Pará: indianidade no esporte ou a esportividade... 

Fabio José Cardias-Gomes; Everson Carlos da Silva 274 

 

 

 

 

Foto 3. Faixa de time de futebol feminino na TIMM, 2020.  

Fonte: Arquivo dos autores. 

 

Considerações finais 

O objetivo deste estudo foi conhecer, apresentar e ampliar saberes 

sobre o futebol indígena desenvolvido entre o povo Timbira, em especial o 

povo Gavião Kyikatejê, o que parcialmente conseguimos alcançar, sendo um 

trabalho de fluxo contínuo de aprofundamento. A perspectiva teórica-

metodológica que utilizamos foi a observação, a etnografia e a entrevista, e 

se mostraram suficientes ao longo do estudo necessitando sempre 

refinamento e aperfeiçoamento.  

O renomado e primeiro treinador indígena, o senhor Zeca Gavião, 

Pepkratê, nos forneceu dados importantes, significativos que exigem 

sempre maior investigação de tão ricos que se mostram na trajetória 

etnoesportiva do povo Timbira em geral, tão desconhecidos ainda na 

literatura. Em que pese a Constituição de 1988 prever a Defesa e a 

valorização do patrimônio cultural brasileiro, ainda tão encoberto. 

Assim o legado dos estudos acadêmicos de José Fassheber e 

colaboradores é importante para continuarmos a pensar o etnoesporte, o 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 254-280 

O etnofutebol do povo Gavião do Pará: indianidade no esporte ou a esportividade... 

Fabio José Cardias-Gomes; Everson Carlos da Silva 275 

 

 

 

etno futebol e a etnopsicologia dessas práticas corporais como 

ressignificadoras, atualizadoras entre jogo-ancestral e esporte moderno no 

território, bem como a partir das considerações de Bairrão na etnopsicologia, 

a de valorizar a narrativa do investigado como um saber não menorizado 

diante do acadêmico, mas uma outra forma de saber, e mesmo contribuir 

com a psicologia social do esporte que ainda engatinha sobre o tema. De 

acordo também com os estudos de Alexey Kylasov sobre os Jogos 

Tradicionais a partir da realidade russa, e a necessidade de valorizá-los, 

salvaguardá-los, conhecê-los, apresentá-los.  

Sem dúvida daremos continuidade a esta pesquisa, a investigar 

trajetória heróica de Pepkrate Jakukreikapiti Ronore Konxarti, Zeca Gavião, 

bem como a riqueza de práticas corporais, que observamos na TIMM entre 

os povos Kyikatêjê, Parkatêjê e Akrâtikatêje. Temos a intenção de 

ampliarmos a coleta de dados no próximo Festival da Castanha, em abril de 

2024, como também discussões e publicações sobre a diversidade étnico-

cultural das práticas corporais, o etnoesporte, sob o viés da psicologia e da 

etnopsicologia, ao fazermos parcerias com os protagonistas em cada 

território que visitamos, nos quais somos muito gratos ao sermos bem-

recebidos pelos povos da floresta.  

 

 

Referências 

BRASIL. [Constituição (1988)]. Constituição da República Federativa do 

Brasil: promulgada em 05 de outubro de 1988. 4. Ed. São Paulo: 

Saraiva, 1990. 

BREAKWELL, Glynis M.; FIFE-SCHAW, Chris; HAMMOND, Sean; SMITH, 

Jonathan A. Métodos de Pesquisa em Psicologia. 3. Ed. Porto Alegre: 

Artmed, 2010. 

DEMARCHI, André; GIRALDIN, Odair; MELO, Maycon; MORAIS, Odilon 

(eds.). Dossiê: Outras imagens do pensamento para a etnologia dos 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 254-280 

O etnofutebol do povo Gavião do Pará: indianidade no esporte ou a esportividade... 

Fabio José Cardias-Gomes; Everson Carlos da Silva 276 

 

 

 

povos Jê do Brasil Central. In: Revista de Antropologia da UFSCar. 

Editora da UFSCar: São Carlos, 2019. 

FASSHEBER, José Ronaldo. Etno-Desporto Indígena: contribuições da 

Antropologia Social a partir da experiência entre os Kaingang. 

Campinas: Unicamp. Tese de Doutorado. 2006. Disponível em: 

http://repositorio.unicamp.br/jspui/handle/REPOSIP/275209 , acesso 

em : 09.jan.2024 

FASSHEBER, José Ronaldo. Etno-desporto indígena: a Antropologia 

Social e o campo entre os Kaingang. Brasília: Ministério do Esporte, 

2010. 

FASSHEBER, J. R. M.; FREITAG, L. C.; GOUVEA, D. Zikunahity X Football:a 

peleja por um esporte de identidade nacional no Brasil de 1922. 

Trabalho apresentado na XIII Reunião de Antropologia do Mercosul, 

Porto Alegre: UFRGS, 2019. 

FASSHEBER, José Ronaldo; GOMES, Fabio José Cardias. Etnoesporte: um 

conceito no mundo do século XXI. In: International Sociology of Sport 

Association Congress, Canada, 2020. 

FREITAG, Liliane; FASSHEBER, José Ronaldo. Um estranho no ninho? O 

Futebol nas identidades indígenas. In V. R. T. Camargo, M. B. Rocha 

Ferreira, & O. R. M. Simson (Eds.), Jogo, celebração, memória e 

identidade. Reconstrução da Trajetória de Criação, Implementação e 

Difusão dos Jogos Indígenas no Brasil (1996–2009) (pp. 111–126). 

Campinas, 2011. 

GIRALDIN, Odair. Axpen Pyrak: história, cosmologia, onomástica e 

amizade formal Apinajé. Tese (Doutorado) apresentado na 

Universidade de Campinas, Campinas, SP, 2000. 

GOMES, Fabio José Cardias. Ethnosport Psychology: A model of 

traditional games of indigenous people of the Eastern Amazon. In: 

International Journal of Ethnosport and Traditional Games, 2 (2), 63–

75. 2019 DOI:https://www.doi.org/10.34685/HI.2020.60.86.005. 

 

http://repositorio.unicamp.br/jspui/handle/REPOSIP/275209
https://www.doi.org/10.34685/HI.2020.60.86.005


Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 254-280 

O etnofutebol do povo Gavião do Pará: indianidade no esporte ou a esportividade... 

Fabio José Cardias-Gomes; Everson Carlos da Silva 277 

 

 

 

GOMES, Fabio José Cardias. Etnoesporte Timbira: aspectos 

socioculturais e psicossociais do corpo-território e ressignificações da 

corrida de tora Amazônida. In: Stela Maris Ferrarese (org.). Juegos 

Indígenas Antiguos y Contemporáneos de América del Sur.  Museo del 

Juguete Étnico/Argentina, 2021a. 

GOMES, Fabio José Cardias. Ethnosport psychology and Indigenous 

sportsmanship: a Brazilian contribution. In: Turkman, M.; Ziyagil, M.A.; 

, Kaya, A.. Impacts of traditional sports and games on global peaceand 

development during and after Covid-19. Gece/Kitapigli: Ankara, 

Turquia, 2021b. 

KYLASOV, Alexey. Ethnosport — cultural heritage/Youth – Culture - 

Politics: historical memory and civilization choice: VIII  Commemorative 

Alexander Panarin Readings (2010):  Collection  of  articles/Ed. V .  

Rastorguev-Moscow: Moscow  State  University, MAKS Press (in 

Russian). 2012. 

 

LAVEGA, Pere. Juegos y Deportes Populares Tradicionales. Múrcia, 

Espanha: Editorial Indi, 2021. 

 

MATTA, Roberto da. Um mundo dividido: a estrutura social dos índios 

Apinajés. Petrópolis: Vozes, 1976. 

 

MELATTI, Julio Cesar. Ritos de uma Tribo Timbira. 1ª ed. São Paulo: 

Ática, 1978. 

 

MELATTI, Julio Cesar. O Messianismo Krahó. São Paulo: Herder, 1972. 

 

MELATTI, Julio Cesar. Índios do Brasil. Brasília: Coordenada, 1970. 

 

NIMUENDAJU, Curt. The Eastern Timbira. Berkeley; University of 

California, 1946. 

 

ONU. Declaração da ONU sobre os povos indígenas. Rio de janeiro: 

Nações Unidas, 2007.  



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 254-280 

O etnofutebol do povo Gavião do Pará: indianidade no esporte ou a esportividade... 

Fabio José Cardias-Gomes; Everson Carlos da Silva 278 

 

 

 

  

PAGLIUSO, L.; BAIRRÃO, J. F. M. H. A etnopsicologia: um breve histórico. 

In J. F. M. H. Bairrão & M. T. A. D. Coelho (Orgs.), Etnopsicologia no 

Brasil: teorias, procedimentos, resultados. Salvador: EDUFBA, 2015. 

 

SANTOS, Cícero Teresa dos. Narrativas orais de cantores indígenas 

Gavião da TI Mãe Maria. In; Pandemia e futuros possíveis. Anais do XVI 

Encontro Nacional de História Oral. Anais... Rio de Janeiro, 2022. 

Disponível em: 

http//even3.com.br/Anais/XVIEncontroNacionaldeHistoriaOral/48892

7-NARRATIVAS-ORAIS-DE-CANTORES-INDIGENAS-DA-TI-MAE-MARIA 

 , acesso em 13.jan.2024 

 

SANTOS, Milton. A Natureza do Espaço. Técnica e Tempo. Razão e 

Emoção. Hucitec, São Paulo, 1999. 

TOLEDO, L.H.. Futebol e teoria social: aspectos da produção científica 

brasileira (1982-2002). In: BIB,  n.52, São Paulo, 2001. 

SILVA, E. C.; NAVARRO, E. A. Redescobrindo Gonçalves dias no Esporte. 

In: Estudos sobre o Tupi-Antigo e as Línguas Gerais no Brasil. 1. Ed. São 

Paulo: Universidade de São Paulo, 2015. 

SILVA, E. C.; MIARKA, B. Modalidades de Lutas e Plano de Aula: Huka 

Huka in: RUFINO, L.G.B.; OLIVEIRA, A.A.B.; RINALDI, I.P.B. (orgs.). 

Fundamentos Pedagógicos do Esporte Educacional – Lutas. CURITIBA: 

CRV, 2022. 

VIANNA, F. F. L. Brito. A bola, os brancos e as toras: futebol para índios 

Xavantes. Dissertação (Mestrado) em antropologia social. Universidade 

de São Paulo. Faculdade de Filosofia, Letras e Ciências Humanas, São 

Paulo, 2001. 

VINHA, M. ; Rocha Ferreira, M.B. . Jogos em Desuso? Relatos a partir do 

século XVIII sobre Jogos na Sociedade Indígena Mbayá-Guaicuru e no 

grupo Kadiwéu.. In: V Encontro de História do Esporte, Lazer e 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 254-280 

O etnofutebol do povo Gavião do Pará: indianidade no esporte ou a esportividade... 

Fabio José Cardias-Gomes; Everson Carlos da Silva 279 

 

 

 

Educação Física, 1997, Maceió. COLETÂNEA: V Encontro de História do 

Esporte, Lazer e Educação Física. Ijuí: UNIJUÍ, 1997. 

VINHA, M. ; Rocha Ferreira, M.B. ; UGARTE, M.C.D ; TAGLIARI, Jr. ; 

FASSHEBER, J. R. . Raízes:Jogos Tradicionais Indígenas. In: Lamartine Da 

Costa. (Org.). Atlas do Esporte no Brasil/Atlas of Sport in Brazil. 

1ªed.Rio de Janeiro: SHAPE, 2005. 

VINHA, M. . Competitividade e Rivalidade entre os Índios Kadiwéu. In: 

4o Simpósio Internacional "Processo Civilizador: Corporeidade e 

Religiosidade, 1999, Piracicaba. Anais: 4o Simpósio Internacional 

"Processo Civilizador: Corporeidade e Religiosidade. Piracicaba, 1999. 

VINHA, M. . Considerações sobre Jogos Tradicionais na Escola da 

Aldeia. In: I Simpósio Cultura Corporal e Povos Indígenas do Paraná, 

2001, Irati. Anais: Cultura Corporal e Povos Indígenas do Paraná. Irati: 

UNICENTRO, 2001a. 

VINHA, M. . O joga bunda e o Cartão Vermelho: pensando com Norbert 

Elias o processo civilizador, tendo como Referência Empírica o grupo 

Indígena Kadiwéu.. In: VI Simpósio Internacional Processo Civilizador: 

HIstória, Educação e Cultura, 2001, Assis. Anais: VI Simpósio 

Internacional Processo Civilizador: HIstória, Educação e Cultura. Assis, 

2001b. 

VINHA, M. ; Rocha Ferreira, M.B. . Tradição Recentemente Inventada - 

Terras Indígenas e Jogo Cabo-de-Guerra. In: XVII Encontro Regional de 

História: o lugar da História, 2004, Campinas. Anais: CD Rom XVII 

Encontro Regional de História: o lugar da História. Campinas: Unicamp, 

2004. 

 

 

 

 

 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 254-280 

O etnofutebol do povo Gavião do Pará: indianidade no esporte ou a esportividade... 

Fabio José Cardias-Gomes; Everson Carlos da Silva 280 

 

 

 

 

 

Fabio José Cardias Gomes 
Possui graduação em Psicologia pela UFPA (2001), mestrado em Saúde e Ciências 

do Esporte pela Tsukuba University/Japão e doutorado em Educação pela USP 

(2012). Atualmente é professor associado na graduação e pós-graduação da UFMA 

(2010-ativo), tem experiência na área de Psicologia, com ênfase em educação, 

saúde mental, esporte e jogos tradicionais, atuando principalmente nos seguintes 

temas: artes marciais, preparação psicológica clínica, psicologia junguiana e 

etnografia (etnosaberes, etnoesporte) dos mitos, ritos, práticas corporais e a 

construção da pessoa-corpo-território entre povos indígenas e comunidades 

tradicionais, populares e cabocas na Amazônia. 

E-mail: fabio.cardias@ufma.br  

Currículo lattes: http://lattes.cnpq.br/0895767024534705     

ORCID: https://orcid.org/0000-0003-2304-9643  

 

Everson Carlos da Silva 
Bacharel em Esporte pela Escola de Educação Física e Esporte da Universidade de 

São Paulo (2003). Preparador físico de lutas, professor de judô e levantamento de 

peso. Foi idealizador da Semana de Meio Ambiente da USP, realizado em 2003, 

2004 e 2005. Desenvolveu projetos na área de esporte de identidade cultural e 

meio ambiente no município de São Paulo com comunidades indígenas em âmbito 

local e nacional. 

E-mail: everson.indio@alumni.usp.br  

Currículo lattes: http://lattes.cnpq.br/2019016145886418  
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Recebido para publicação em novembro de 2024. 

Aprovado para publicação em fevereiro de 2025. 

mailto:fabio.cardias@ufma.br
http://lattes.cnpq.br/0895767024534705
https://orcid.org/0000-0003-2304-9643
mailto:everson.indio@alumni.usp.br
http://lattes.cnpq.br/2019016145886418


Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 281-310 

 
 

 

Valores históricos e culturais da luta 

tradicional RáRá do povo Kanhgág 

Historical and cultural values of the traditional 

RáRá wrestling of the Kanhgág people 

 

Valores históricos y culturales de la lucha 

tradicional RáRá del pueblo Kanhgág 

 

Nosá Ferreira Juvêncio 

Universidade Estadual de Maringá (Paraná) 

nosafjuvencio@gmail.com  

 

Isabel Cristina Rodrigues 

Universidade Estadual de Maringá (Paraná) 

icrodrigues@uem.br  

 

Carlos Herold Junior 

Universidade Estadual de Maringá (Paraná) 

chjunior@uem.br  

 

 

Resumo: O presente texto constitui uma revisãoampliadado trabalho 

de conclusão de curso (TCC), apresentado por um estudante 

indígena Kanhgág, ao Curso de Educação Física, na Universidade 

Estadual de Maringá (UEM), em 2021.Objetiva-secontribuir para o 

avanço do conhecimento, valorizaçãoe visibilidade inerentes à 

história do povo Kanhgág concentrando-se na análise de 

narrativassobre a luta tradicional RáRá, dos Kanhgág. Na 

metodologia optou-se pela pesquisa bibliográfica visando analisar a 

abordagem dedicada ao estudo das práticas corporais indígenas no 

âmbito da educação física (Thomas, Jr; Nelson, 2002) e, em estudos 

etnográficosproduzidos a partir de referenciais das ciências 

humanas e sociais(Fassheber, 2001; 2006; Baldus, 1953; Balandier, 

1969 e 1997; Treviños, 1987; Mota, 1994; Veiga, 1994; Rodrigues, 

mailto:nosafjuvencio@gmail.com
mailto:icrodrigues@uem.br
mailto:chjunior@uem.br


Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 281-310 

Revista Territorial. ISSN: 2317-0360 

 

 

 

2012;). Como resultado aponta-se a importância do registro para o 

conhecimento pertencente à história e cultura do povo Kanhgág, 

uma vez que a produção acadêmica sobre essa modalidade de luta 

corporal indígena é inexistente. 

Palavras-chave: Povos indígenas. Povo Kaingang (Kanhkág). Práticas 

corporais. Educação física. História e culturas indígenas. 

      

Abstract: This text constitutes an extended review of the final course 

work (TCC), presented by an indigenous Kanhgág student, to the 

Physical Education Course, at the State University of Maringá (UEM), 

in 2021. The objective is to contribute to the advancement of 

knowledge, appreciation and visibility inherent to the history of the 

Kanhgág people, focusing on the analysis of narratives about the 

traditional RáRá struggle of the Kanhgág. The methodology used was 

bibliographic research, aiming to analyze the approach dedicated to 

the study of indigenous body practices in the context of physical 

education (Thomas, Jr; Nelson, 2002) and ethnographic studies 

produced based on references from the human and social sciences 

(Fassheber, 2001; 2006; Baldus, 1953; Balandier, 1969 and 1997; 

Treviños, 1987; Mota, 1994; Veiga, 1994; Rodrigues, 2012;). As a 

result, the importance of the record for knowledge pertaining to the 

history and culture of the Kanhgág people is highlighted, since 

academic production on this form of indigenous body fighting is 

non-existent. 

Keywords: Indigenous peoples. Kaingang People (Kanhkág). Body 

practices. Physical education. indigenous history and cultures. 
 

Resumén: Éste texto constituye una revisión ampliada deltrabajo de 

conclusión de curso (TCC), presentado por unestudiante indígena 

Kanhgág, al Curso de Educación Física, de laUniversidad Estadual de 

Maringá (UEM), en 2021. El objetivo es contribuir al avance de 

conocimiento, apreciación y visibilidadinherentes a 

lahistoriadelpueblo Kanhgág, centrándose en elanálisis de narrativas 

sobre la lucha tradicional RáRá, de los Kanhgág. En lametodología, 

se optó por investigaciones bibliográficas encaminadas a analizarel 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 281-310 

Revista Territorial. ISSN: 2317-0360 

 

 

 

enfoque dedicado al estudio de lasprácticascorporales indígenas en 

elámbito de laeducación física (Thomas, Jr; Nelson, 2002) y, en 

estudios etnográficos producidos a partir de referencias en el ámbito 

humano y social. ciencias (Fassheber, 2001; 2006; Baldus, 1953; 

Balandier, 1969 y 1997; Treviños, 1987; Mota, 1994; Veiga, 1994; 

Rodrigues, 2012;). Como resultado, se resaltalaimportanciadel 

registro para elconocimientoperteneciente a lahistoria y cultura 

delpueblo Kanhgág, ya que laproducción académica sobre este tipo 

de lucha corporal indígena es inexistente. 

Palabras clave: Pueblos indígenas. Pueblo Kaingang (Kanhkág). Prácticas 

corporales. Educación física. Historia y culturas indígenas. 

 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 281-310 

Valores históricos e culturais da luta tradicional RáRá do povo Kanhgág 

Nosá F. Juvêncio; Isabel C. Rodrigues; Carlos Herold Junior 284 

 

 

 

Introdução 

A história dos povos indígenas no Brasil e no Paraná é desconhecida 

da população, pois ao longo da história da formação da sociedade brasileira 

e da produção historiográfica no Brasil, os povos indígenas foram, 

deliberadamente, sendo apagados e tratados como seres pertencentes ao 

passado e condenados ao desaparecimento (Cunha, 1995; Mota, 1994; Mota 

& Rodrigues, 1999; Rodrigues, 2001).  

A historiografia brasileira produziu intencionalmente esse 

apagamento em nome de um projeto político voltado à construção de uma 

nação brasileira onde houvesse a ideia de uma sociedade homogênea, 

harmoniosa e voltada para a construção do desenvolvimento para o 

progresso (Von Martius, 1844). Uma sociedade formada por um território, 

uma cultura, uma língua, uma religião e uma identidade que fossem únicas; 

na qual não houvesse espaço para o enfrentamento dos conflitos, das 

diferenças de raças, etnias, culturas e religiões.  

Nesse processo que foi construído, principalmente a partir do século 

XIX, as instituições do Império e do Estado brasileiro republicano, herdeiras 

das ideias e práticas que remontam ao período colonial, instituíram medidas 

e legislações de tratamento dos povos indígenas que tiveram continuidade 

durante os períodos imperial e republicano. As políticas de tratamento 

destinadas aos povos indígenas foram focadas no projeto assimilacionista e 

civilizatório, para que as etnias indígenas fossem incorporadas e 

assimiladas pela chamada civilização brasileira, deixando para trás suas 

identidades e culturas próprias e se tornassem indivíduos desvinculados de 

seus pertencimentos étnicos e culturais específicos. 

E nesse processo de desconstrução e desqualificação dessas 

sociedades, a escola desempenhou um papel decisivo no tocante ao 

processo de difusão de um ensino de história do Brasil que apontava para a 

existência de uma unidade, homogeneidade e harmonia no processo de 

construção da história da nação; difundindo o apagamento e a invisibilidade 

dos povos indígenas à medida que insistia no sucesso do processo 

civilizatório, via incorporação destes ao conjunto do que se denominou de 

povo brasileiro. Nessa ótica o resultado foi propagado como uma 

miscigenação na qual a mistura das três raças formadoras da sociedade, 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 281-310 

Valores históricos e culturais da luta tradicional RáRá do povo Kanhgág 

Nosá F. Juvêncio; Isabel C. Rodrigues; Carlos Herold Junior 285 

 

 

 

onde os brancos europeus foram os que pensaram e fizeram acontecer, 

organizando os negros africanos escravizados e ‘índios’ brasileiros para 

realizarem o trabalho braçal.  

E como lugar para eles na história foi atribuído o de desempenhar um 

papel subalterno, considerado de pouco valor. Assim, na lógica 

colonizadora, os indígenas apenas “contribuíram” com alguns poucos 

aspectos culturais como: algumas comidas, algumas danças, alguns nomes 

para as localidades, algumas pinturas, artesanato etc. o que significa 

desconsiderar e desqualificar a participação histórica, política e social dos 

povos originários. 

E além disso, promoveu um ensino de história no qual a imensa 

diversidade de etnias, línguas e culturas indígenas, que segundo Cunha 

(1995), na época da chegada dos colonizadores era em torno de 5 milhões 

de pessoas e mais de 1300 línguas, foi reduzida a uma banalização chamada 

de “cultura indígena”.  

Essa cultura indígena entendida como existente nas primeiras 

décadas do século XVI, na época da chegada dos colonizadores 

portugueses, foi dada e ensinada como que desaparecendo à medida que a 

colonização foi se desenvolvendo e que esses indígenas também foram 

saindo do seu estágio de desenvolvimento ‘pré-histórico’ e se 

transformando em pessoas à semelhança dos fóg
1

 europeus, cristãos, sem 

gozar dos mesmos tratamentos e privilégios destes últimos. Ledo engano! 

Apesar de todo processo de reconhecido genocídio, os dados do Censo do 

IBGE, realizado em 2022, confirmam a existência e permanência de 305 

etnias no Brasil, que falam mais de 220 línguas (IBGE, 2022). 

Das ações do Estado brasileiro, do poder econômico, das forças de 

segurança, da igreja católica e do processo de escolarização formal, 

resultou essa sociedade excludente, preconceituosa e racista, erigida às 

custas da dizimação, silenciamento e apagamento da história dos povos 

indígenas.  

E dos movimentos de resistência e de lutas dos povos indígenas, 

resultou a continuidade e permanência das etnias indígenas e dos direitos 

                                       
1

Termo que na língua Kaingang se refere aos ‘brancos’, não indígenas. 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 281-310 

Valores históricos e culturais da luta tradicional RáRá do povo Kanhgág 

Nosá F. Juvêncio; Isabel C. Rodrigues; Carlos Herold Junior 286 

 

 

 

garantidos ao longo da história, dos quais um dos exemplos é a 

Constituição Federal de 1988,que no Capítulo VIII – dos Índios, Artigo 231, 

reconhece os direitos reivindicados desde o início do contato: 

Art. 231. São reconhecidos aos índios sua organização social, 

costumes, línguas, crenças e tradições, e os direitos 

originários sobre as terras que tradicionalmente ocupam, 

competindo à União demarcá-las, proteger e fazer respeitar 

todos os seus bens (BRASIL, 1988). 

Nesses quinhentos e vinte e três anos de história, a vida dos povos 

indígenas tem sido sempre de resistência e luta em busca de seus direitos 

e dignidade, todavia ainda há muito o que ser feito nesse sentido e há muito 

o que ser ensinado nas escolas para que os povos indígenas sejam 

conhecidos, pois sem conhecer a história não é possível que sejam 

reconhecidos e nem valorizados
2

. 

No Brasil, somente a partir da segunda metade da década de 1980 é 

que a historiografia brasileira trilhou por caminho de redenção
3

, e desde 

então vem produzindo uma historiografia, numa perspectiva 

multidisciplinar, que está restabelecendo o lugar de direito e de sujeitos 

históricos, de protagonistas, que os povos indígenas tiveram e têm na 

construção da sociedade e da história do Brasil, valendo-se das 

contribuições de estudos antropológicos, sociológicos, linguísticos, 

arqueológicos etc. 

 É no bojo desse movimento de produção inter e multidisciplinar 

que este artigo está inserido, pois assim como a história se vale de outras 

disciplinas do conhecimento científico, a educação física também trilha o 

mesmo percurso e deve ancorar-se nos estudos históricos e  antropológicos 

que oferecem o suporte teórico, metodológico e de conteúdo para ser 

possível contextualizar uma trajetória de existência e permanência, 

                                       
2

 Para conhecer sobre a história dos povos indígenas, ver: CARNEIRO DA CUNHA, 1995; 

MONTEIRO,1998; SOUZA LIMA, 1995; OLIVEIRA, 1998, 2016 

3

Sobre a inauguração de uma linha específica na historiografia brasileira que vem 

restabelecendo os espaços de direito aos povos indígenas na historiografia Brasileira, ver, 

entre outros: (CUNHA, 1995; MONTEIRO, 1995; MOTA, 1994, 1998; OLIVEIRA, 1998; 2006; 

2016). 

 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 281-310 

Valores históricos e culturais da luta tradicional RáRá do povo Kanhgág 

Nosá F. Juvêncio; Isabel C. Rodrigues; Carlos Herold Junior 287 

 

 

 

ressignificação e atualização de um tema como o pautado aqui: aluta 

corporal Rarã, pertencente à tradição Kanhkág.  

Nesse sentido este artigo visa apresentar um registro e análise da luta 

corporal indígena Kanhkág, o RáRá, fruto de uma pesquisa iniciada para um 

trabalho de conclusão de curso de graduação (TCC), de um dos autores 

deste. Trata-se de uma pesquisa bibliográfica e de tipo etnográfico 

(Treviños, 1987), realizada através de técnicas padronizadas para a coleta 

de entrevistas semi estruturadas (Thomas; Nelson, 2002), somada à 

pesquisa do tipo etnográfica, destacando-se o uso da observação 

participante por um dos autores, sendo o mesmo indígena Kanhkág, que 

atua numa escola indígena do ensino fundamental, situada numa terra 

indígena. 

Para a análise das entrevistas, realizou-se primeiro uma descrição da 

luta conforme as narrativas dos entrevistados e, a partir da descrição uma 

reflexão sobre a importância histórica e cultural da revitalização da luta 

tradicional Rará,para o povo Kanhkág e para a história dos povos indígenas. 

O texto está dividido em duas partes, sendo a primeira uma síntese 

da história e de aspectos socioculturais do povo Kanhkág; e, a segunda, 

uma descrição e análise da Luta Tradicional RáRá, por meio das narrativas 

contidas em duas entrevistas com os Kofá Kanhkág (velho), sábios e 

detentores dos conhecimentos ancestrais, históricos e culturais.  

 

Aspectos sócio-históricos e culturais do povo Kanhgág 

Como dito anteriormente, a história do povo Kanhgág foi, durante 

muito tempo, apagada da história do Paraná e do Brasil (Rodrigues; Jatobá; 

Rigonato, 2020), mas o povo Kanhgág está vivo e representa atualmente 

uma população de mais de 45 mil pessoas, vivendo nos estados do Paraná, 

São Paulo, Santa Catarina e Rio Grande do Sul, sendo a terceira maior 

população indígena no Brasil (Quinteiro; Marechal, 2020, p. 161). 

De acordo com o Censo do Instituto Brasileiro de Geografia e 

Estatística (IBGE), realizado em 2022, a população indígena no Brasil é de 

1.693.535 pessoas, que representa 0,83% do total de habitantes do país 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 281-310 

Valores históricos e culturais da luta tradicional RáRá do povo Kanhgág 

Nosá F. Juvêncio; Isabel C. Rodrigues; Carlos Herold Junior 288 

 

 

 

(IBGE, 2022). No Paraná, esse número é da ordem de 30.460 pessoas 

(MPE/CAOP, 2023) pertencentes às etnias Kanhgág, Guarani e Xetá e 

algumas famílias de Fulniô e Xokleng. Os Kaingang no território paranaense 

estão em quatorze Terras Indígenas e em alguns acampamentos urbanos e 

em vários territórios denominados por eles de “retomadas” ou 

“autodemarcações”, que juridicamente ainda não pertencem a eles. No 

Paraná, constituem a maior população indígena. No censo de 2010eram em 

torno de treze mil pessoas
4

. 

 Acredita-se que este artigo sobre a luta tradicional RáRá  é a 

oportunidade de dar visibilidade à história, a cultura e às tradições do povo 

Kanhgág,  que desde a chegada dos fóg (branco ou não indígenas), tem 

lutado e se organizado num movimento de resistência contra o projeto 

integracionista e assimilacionista dos estrangeiros que vieram colonizar o 

espaço e colonizar os povos que habitavam o território (Oliveira, 2006; 

Rodrigues; Jatobá; Rigonato, 2020), constituído como brasileiro, desde, 

aproximadamente, 8 mil anos antes do presente, como nos ensina o 

etnohistoriador Lúcio Tadeu Mota, em diversos de seus livros e artigos 

produzidos sobre os povos indígenas no Paraná (1994, 2008). 

Os estudos históricos e antropológicos/etnográficos apresentam o 

povo Kanhgág como constituído por duas metades clânicas opostas que se 

complementam, ou seja, os Kanhgág pautam sua vida por uma visão a partir 

da constituição de suas metades tribais, conforme narradas no mito de 

criação descrito mais à frente, às quais pertencem: metade Rá Joj e metade 

Rá Ror, também apresentados como Kamé e Kairú, (Rodrigues, 2012; 

Fernandes, 1998; Borba, 1998; Baldus, 1953; Veiga, 1994). 

Essas marcas que indicam as metades tribais às quais pertencemos 

Kanhgág cumprem funções sociais e cosmogônicas vitais na organização 

social estão referentes, por exemplo à personalidade dos Kanhgág e suas 

habilidades para o desenvolvimento das capacidades físicas ou intelectuais; 

e também definem as regras de parentesco, a exemplo de como devem 

ocorrer os casamentos ideais, realizados entre as metades opostas: Kamé 

                                       
4

Ainda não foi possível acessaras tabelas do Censo do IBGE, de 2022, por estado e por 

terras indígenas porque ainda não foram disponibilizados para consulta. Os dados 

acessados até o momento são os gerais. 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 281-310 

Valores históricos e culturais da luta tradicional RáRá do povo Kanhgág 

Nosá F. Juvêncio; Isabel C. Rodrigues; Carlos Herold Junior 289 

 

 

 

(Rá Joj) só pode casar com Kairú (Rá Ror) e vice-versa. Por isso são metades 

opostas, mas que se complementam pelas relações de alianças.  

As metades clânicas são representadas graficamente por desenhos. 

Os Kamé ou Rá Joj, são representados por duas listras ou riscos retos no 

rosto, nos braços e nas costas e estessão feitos com os dedos indicador e 

médio, de cima para baixo em uma só vez. E a outra metade dos Kairú ou 

Rá Ror, é representada, na forma redonda, por contornos em forma de 

círculos, dispostos de maneira triangular. E para que saia perfeito é utilizado 

uma taquara, cortada no sentido transversal e molhada na tintura, é usada 

como um carimbo, ficando o desenho de bolinhas ocas, todas iguais e do 

mesmo tamanho. Depois são preenchidas de preto, formando uma bola.  

Conforme a Terra Indígena ou região ela podia ser representada por 

três riscos retos, descendo de perto dos olhos para o queixo usando os três 

dedos, o indicador, médio e anelar onde era feito de duas formas: 

horizontal, sentido nariz para orelha e era feito em um movimento só, um 

dedo ficava perto do olho, outro abaixo do nariz, e outro embaixo da boca 

que era feito no sentido nuca; vertical, executada da mesma forma em um 

movimento, que era feito na bochecha (figura 1). 

Na visão dosKofá(velhos) entrevistados, as metades tribais Kamé e 

Kairú, possuíam características diferentes e de oposição: os Kamé são do 

lado oeste e pertencem ao sol (Rã), são fortes, bravos, tem força física, não 

tem o hábito de pensar estratégias de luta ou defesas, pois essa função cabe 

aos Kujà (lideranças religiosas dos Kanhgág). 

Se um coroado adoece seriamente ele consulta o “Kange” 

[kujá] um velho e experiente curandeiro que o trata com 

fumaça de ervas e remédios. Se o tratamento não faz efeito o 

curandeiro procura achar a causa da doença por intermédio 

de sonhos e adota remédios fortes [...] Idolatria e 

adivinhações do futuro tem papel saliente na vida dos 

Coroados principalmente nos casos de doença, caça, viagens, 

e nas guerras dá-se muito valor aos sonhos do Kafangé e do 

cacique. (Königswald, 1908, apud Veiga, 1992, p. 63). 

 

 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 281-310 

Valores históricos e culturais da luta tradicional RáRá do povo Kanhgág 

Nosá F. Juvêncio; Isabel C. Rodrigues; Carlos Herold Junior 290 

 

 

 

 

Figura 1 – Representações gráficas 

Fonte: Nosá Ferreira Juvêncio - Acervo pessoal (2021) 

 

Já para esses entrevistados, os Kairúsão indígenas mais fracos 

fisicamente, mais sensíveis e por isso dedicados mais para o outro lado, do 

exercício do pensamento, da elaboração de estratégias de luta e defesa. São 

do lado leste e pertencem à lua (Kysã). 

A herança das metades tribais ou clânicas, neste contexto, é 

estabelecida de forma patrilinear, sendo transmitida pelo pai. Os 

descendentes de um pai Kamé são identificados como Kamé, enquanto 

aqueles cujo pai é Kairú são designados como Kairú. Este sistema de 

descendência estabelece a influência paterna na determinação da filiação. 

Além disso, a prática tradicional de residência é caracterizada pela 

uxorilocalidade ou matrilocalidade. No passado, durante a celebração de um 

novo casamento, o casal estabelecia sua residência na casa da família da 

noiva. Os genros, nesse contexto, assumiam a responsabilidade de viver 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 281-310 

Valores históricos e culturais da luta tradicional RáRá do povo Kanhgág 

Nosá F. Juvêncio; Isabel C. Rodrigues; Carlos Herold Junior 291 

 

 

 

com os sogros, dedicando-se ao serviço destes últimos (Fernandes, 1998, 

p. 37). Essa dinâmica social e familiar revela a importância das relações 

patrilineares e matrilocais na estrutura cultural dessas comunidades. 

Os Kofá (velhos)também destacaram uma utilização intrigante da 

metade tribal: a indicação do grau de parentesco existente entre essas 

divisões. Quando um indígena visitava outra aldeia, perguntava sobre a 

afiliação do interlocutor à sua metade tribal. Se o recém-chegado 

pertencesse ao mesmo grupo que a família do anfitrião, era tratado como 

irmão de sangue. Esse critério desempenhava um papel crucial nos 

matrimônios nas comunidades indígenas Kaingang em tempos remotos. 

Na tradição Kaingang, era imperativo que o marido pertencesse a uma 

metade tribal diferente da esposa. Uniões dentro da mesma metade não 

eram consideradas ideias nem vantajosas, pois, se ambos compartilhassem 

a mesma afiliação tribal, o matrimônio era desqualificado, uma vez que o 

noivo seria percebido como irmão da noiva, assim, a realização do 

casamento não seria possível. 

Como anunciamos anteriormente, um dos autores é Kanhgág, e o 

trecho a seguir é uma narrativa sua sobre suas experiências e vivências 

como indígena residente em território indígena: 

Sobre a organização política aprendi conforme o costume 

feito por transmissão oral de meu povo: ouvindo, por meio 

de várias conversas sobre este assunto e outros relacionados 

à nossa história, cultura e tradições. Só assim passamos a 

conhecer profundamente nossa forma de organização social, 

política, cultural, econômica e cosmológica e as mudanças 

que ocorrem em todos os setores da vida. E não poderia ser 

diferente no cenário brasileiro, tanto na política, na 

economia, nas culturas e na vida social.  

Dentro das comunidades indígenas Kanhgág, isso não é 

diferente. Sobre isso, a liderança indígena Vãn Fy, nascida em 

1956, Kanhgág de 64 anos, servidor da FUNAI, que já morou 

nas Terras Indígenas Apucaraninha, São Jeronimo, Barão de 

Antonina (Pedrinhas), Mangueirinha, no Paraná e no Rio 

Grande do Sul, nos ensina que na organização política interna 

de antigamente, ainda na época do Serviço de Proteção ao 

Índio (SPI), o representante era escolhido por indicação dos 

mais velhos.  

E neste contexto ao qual se refere Vãn Fy, o representante era 

conhecido como capitão (cacique). O “nome era dado como 

capitão porque os responsáveis do SPI eram militares”. 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 281-310 

Valores históricos e culturais da luta tradicional RáRá do povo Kanhgág 

Nosá F. Juvêncio; Isabel C. Rodrigues; Carlos Herold Junior 292 

 

 

 

Inclusive seu pai, Antonio Pedro Vynhkág, na época foi o 

escolhido para assumir o lugar do capitão Antonio 

Marcondes, assassinado por um não índio em Pedrinhas, 

nome como a Terra Indígena Barão de Antonina (São Jerônimo 

da Serra/Pr) era chamada no passado.  Ele afirma que essa 

autoridade da épocaSPI, ficava por tempo indeterminado e o 

capitão Antonio Pedro Vynhkág permaneceu por quatorze 

anos como cacique da terra indígena. 

A substituição só ocorria quando ele não queria mais o cargo 

ou não atendesse mais os anseios da comunidade. No 

decorrer do tempo, ocorreram mudanças na organização 

política dentro da comunidade, que resultou numa 

transformação na forma de escolher os representantes que 

são o cacique e vice cacique.  Eles são escolhidos por eleição 

direta, onde só votam os moradores maiores de dezesseis 

anos, podendo se candidatar quem quiser.  

Geralmente são poucos os que se candidatam variando de 

dois a quatro candidatos. Os candidatos participam de uma 

reunião com a comunidade e expõem suas ideias. Depois 

marcam um dia para que ocorra a votação; são escolhidos 

mesários com parcerias com outra comunidade indígena ou 

Terra Indígena, para garantir a imparcialidade das pessoas 

que trabalharão no processo eleitoral, para que estas não 

interfiram na votação, contagem dos votos ou no resultado. 

Após a contagem dos votos, seguida da divulgação do 

resultado, o vencedor escolhe seu vice cacique e seu grupo 

de lideranças. O mandato de cacique tem duração de quatro 

anos. (N.F.J., 2021). 

A mudança na forma de escolha política é um exemplo da dinâmica 

cultural e histórica. Segundo Rodrigues (2012, p. 135), os grupos humanos 

se relacionam entre si e estabelecem relações de reciprocidade, de 

apropriação, apreensão e ressignificação das práticas que apreendem de 

outros grupos, dando a eles um significado que faça sentido para o grupo 

e que atenda às necessidades desse grupo. Isso quer dizer que não existe 

“aculturação”, pois não existe povo aculturado, ou seja, povo sem cultura. 

A cultura é viva, dotada de dinâmica e se constitui e reconstitui todo o 

tempo, assim como a história.  

 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 281-310 

Valores históricos e culturais da luta tradicional RáRá do povo Kanhgág 

Nosá F. Juvêncio; Isabel C. Rodrigues; Carlos Herold Junior 293 

 

 

 

A luta tradicional RáRá contada pelos KofáKanhgág 

Reafirma-se o objetivo desta parte no tocante ao compromisso de 

registrar os conhecimentos e lembranças, que estão na memória dos 

entrevistados acerca da luta tradicional RáRá.  

O processo de revitalização da história da luta Rárá e da luta como 

integrante da cultura corporal do povo Kanhgág demonstra que hoje, no 

interior dos territórios indígenas, tem-se muito respeito pelos Kofá e pelos 

Kujá, pelas suas memórias, suas histórias, muito ricas em conhecimentos e 

muito importantes para a continuidade da vida em comunidades indígenas.   

Os Kofá são pessoas das comunidades Kanhgág que detêm o 

conhecimento tanto de forma prática, quanto de forma a elaborar esses 

conhecimentos e socializar com as diferentes gerações de seus grupos.  

 Os Kofá são os guardadores e resguardadores das memórias, das 

histórias e dos conhecimentos produzidos por seus antepassados 

(Balandier, 1997). Um dos autores deste artigo é Kanhgág e foi o 

responsável pela coleta das entrevistas, tendo também um importante papel 

como sujeito de direito na escrita do presente artigo. Por isso é importante 

destacar suas percepções acerca do trabalho de pesquisa nas terras 

indígenas (t.is.) como pesquisador e ao mesmo tempo, sujeito da pesquisa: 

Para nós, indígenas, a nossa história é toda contada pelos 

nossos velhos ou pelos Kujá (autoridade religiosa do povo 

Kanhgág) que têm conhecimento de tudo que conhecemos 

como plantas medicinais, cosmologia espiritual, saber como 

organizar a comunidade seja politicamente, logisticamente, 

aconselhar os jovens e adultos e transmitir nossos 

conhecimentos para as crianças, para o êxito da comunidade. 

São os Kujá e os Kofá que falavam e mostravam para a 

comunidade sobre o significado e importância dessa prática 

corporal Kanhgág. E hoje ainda falam, pois os Kujá continuam 

existindo nas nossas comunidades e continuam nos 

aconselhando e atualizando, ressignificando nossas 

tradições, mitos e histórias. 

Segundo Rodrigues (2012, p. 89), 

[...] os estudos etnográficos sobre os kaingang reafirmam as 

classificações antropológicas de pertencimento étnico, entre 

elas dualismo, patrilinearidade, matrilocalidade e 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 281-310 

Valores históricos e culturais da luta tradicional RáRá do povo Kanhgág 

Nosá F. Juvêncio; Isabel C. Rodrigues; Carlos Herold Junior 294 

 

 

 

faccionalismo político, presentes na vida cotidiana e 

constantemente atualizados. É inegável que o violento 

processo de contato provocou mudanças e rupturas, mas 

também permanências, que resultaram na ressignificação, 

(re)invenção e atualização de princípios ligados à sua 

tradicionalidade. 

São esses Kofá sábios os que conhecem e tiveram a oportunidade de 

vivenciar essa luta no tempo em que eram crianças e jovens nas suas t.is. 

Por isso, ir entrevistar os Kofá, Sr. J.T. e Professor L.G. vivem hoje, 

respectivamente, nas t.is. Apucaraninha (Tamarana/Pr) e Barão de Antonina 

(São Jerônimo da Serra/Pr) foram pessoas fundamentais para essa análise, 

pois dada a carência de estudos anteriores sobre a RáRá, é imprescindível 

recorrer às narrativas que buscam e trazem à tona as memórias e as 

histórias acerca das experiências vividas por essas pessoas que guardam, 

organizam, atualizam e compartilham esses conhecimentos do passado. 

Esses conhecimentos cujos Kujá e os Kofá são os guardiões, precisam 

ser ensinados para serem conhecidos pelas gerações atuais e pelas que 

estão por vir. Esse papel cabe também aos educadores indígenas, por meio 

do processo de escolarização formal, ofertada nas escolas indígenas
5

 

existentes no interior das terras. Não podemos deixar esses conhecimentos 

sobre história do povo Kaingang se perder. É preciso que os costumes e 

tradições do passado sejam revitalizados, isto é, conhecidos, ensinados e 

praticados.  

Para isso acontecer os educadores que atuam nas escolas e os 

estudantes indígenas que estão nas universidades, precisam assumir essa 

responsabilidade de pesquisar, registrar e sistematizar  esses ensinamentos 

transmitidos oralmente, por meio de observações participantes, realização 

de entrevistas ou rodas de conversas e registrar na memória e por escrito 

esses relatos dos mais velhos para transmiti-los, ensiná-los nas escolas 

indígenas e ter onde guardar essas informações que fazem parte dos 

conhecimentos de povo Kaingang, onde  

Nós indígenas Kanhgág,da juventude, gostamos muito de 

conversar com os mais velhos para que eles nos falem e 

                                       
5

A Constituição de 1988 garantiu, no artigo 231 direitos indígenas, dentre os quais o direito 

a uma educação própria, definida na LDBN 9394/1996, no artigo 210, como uma educação 

escolar indígena intercultural, específica e bilingue (BRASIL, 1996).  



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 281-310 

Valores históricos e culturais da luta tradicional RáRá do povo Kanhgág 

Nosá F. Juvêncio; Isabel C. Rodrigues; Carlos Herold Junior 295 

 

 

 

ensinem sobre uma atividade como a luta corporal RáRá que 

é oriunda do povo kanhgág. Nós,do povo kanhgág, somos da 

parte oral e gostamos muito de conversar e aprender vários 

aspectos da cultura com os mais velhos pois eles são 

detentores do conhecimento dos kanhgág. 

A luta tradicional RáRá é conhecida internamente nas Terras 

Indígenas Kanhgág do sul do Brasil. As conversas e 

entrevistas com os Kofá, sobre a luta, nos levou uma viagem 

histórica e cultural onde pudemos conhecer como essa luta 

acontecia e agora pode se ensinada, pratica da e revitalizado 

esse costume tradicional Kanhgág com crianças, jovens e 

docentes na escola.(N. F. J, 2023) 

Um dos entrevistados, Sr. Tapixi, contou da preparação do lutador 

desde que ele é criança; contou sobre o modo de competição da luta; falou 

que havia regras rígidas a serem seguidas na luta pelos competidores; 

regras a serem seguidas para a organização da competição pelos 

organizadores; e regras de preparação dos lutadores de RáRá.  

Disse que a competição acontece entre lutadores de Terras Indígenas 

diferentes e que os lutadores devem ser, sempre, das metades opostas: 

Kamé contra Kairú e vice-versa. Falou sobre a organização da competição 

no que se refere ao agendamento, local e os dias, tudo sendo marcado com 

antecedência para que os competidores possam receber o devido 

treinamento e preparação.  

Sobre o processo de preparação do lutador, os dois entrevistados 

concordam que o processo de preparação do lutador de RáRá é longo e 

começa quando ele ainda é criança, assim como o processo de formação do 

Kujá também começa quando ele ou ela é criança.  

O lutador é preparado por um ou uma Kujá, que é a maior autoridade 

dos kanhgág. Geralmente o Kujá é conhecido entre os não indígenas como 

o rezador ou autoridade religiosa tradicional das comunidades indígenas. 

Tapixi explicou que mesmo o competidor sendo preparado desde criança 

para a luta, quando a competição é marcada, o lutador passa por um período 

de treinamento, que segue uma rotina rigorosa de preparação física e 

espiritual, sob o acompanhamento e orientação do Kujá. 

Cabe ao treinador o trabalho de preparar tecnicamente o lutador - as 

técnicas, os passos, golpes, derrubadas, para que o lutador esteja 

preparado e tenha resistência na luta. Nas palavras de Tapixi:  



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 281-310 

Valores históricos e culturais da luta tradicional RáRá do povo Kanhgág 

Nosá F. Juvêncio; Isabel C. Rodrigues; Carlos Herold Junior 296 

 

 

 

Tinha o treino do competidor que era feito na sua própria 

Terra indígena mesmo e o treinador chama outro lutador 

mais experiente para ajudar no treinamento do lutador e 

mostrar as técnicas de derrubar, defender e imobilizar 

onde ele fazia incansavelmente.  

Tapixi quando narra sobre a competição que ele se lembra (não soube 

dizer o ano, mas foi no final da década de 1970), ocorrida na Terra Indígena 

Ivaí, explica que havia um lugar onde a luta acontecia. Nesse lugar marcado 

havia uma pista de corrida de cavalo, que tinha vaga para três cavalos e no 

centro era redondo, nesse lugar era onde ocorreu a luta. 

O lutador tinha o treinador onde no momento da luta ele falava para 

seu lutador na língua materna não facilite, cuida bem, não pisque, se 

defenda por baixo e cuidado. Ele vai contando:  

Esse lutador de Pedrinhas tinha uma Kujá. Ela cuidava da 

parte de remédio do mato e na parte de sonhar com que vai 

ocorrer na jornada e podendo até sonhar com a vitória e 

derrota e mais importante sonhava com o percurso, da onde 

saía até onde iriam dormir e tinha que curar com remédio do 

mato todos os dias este competidor.  

Outro aspecto relevante envolvia a peculiaridade das viagens, todas 

realizadas a pé. O trajeto era delineado de maneira única, sendo a Kujá a 

detentora do dom especial de sonhar com as nuances da jornada. Era ela 

quem sonhava o percurso, visualizando os caminhos percorridos, os pontos 

de descanso e os locais para repouso noturno. Em seus sonhos, a Kujá não 

apenas testemunhava a aparência dos lugares, mas também antecipava 

rituais fundamentais. Durante as noites o lutador dormia rodeado pelas 

pessoas do grupo que o acompanhavam, as quais formavam um círculo ao 

seu redor.  

Essa prática estratégica tinha como objetivo protege-lo, uma vez que 

o Kujá do oponente poderia enviar influências negativas, como doenças ou 

privações alimentares, buscando desestabilizar o adversário e levá-lo a lutar 

em condições físicas desfavoráveis. 

Dessa forma, a Kujá desempenhava esse papel crucial não apenas para 

resguardar o competidor, mas também para evitar que influências 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 281-310 

Valores históricos e culturais da luta tradicional RáRá do povo Kanhgág 

Nosá F. Juvêncio; Isabel C. Rodrigues; Carlos Herold Junior 297 

 

 

 

negativas, enviadas pelo Kujá do lutador oponente, alcançassem seu 

protegido. 

Conforme descrição da narrativa acima, a competição se realizava 

obedecendo o ritual de realização e as regras do modo de ser kanhgág: 

competidores de metades opostas. Então era Kamé contra Kairú e vice-

versa, para ver qual era a melhor e mais forte marca. E na luta narrada pelo 

senhor Tapixi, o indígena competidor de Pedrinhas (atual Terra Indígena 

Barão de Antonina), venceu seu adversário.  

Esse lutador ganhador era da metade Kamé e o perdedor era o da 

metade Kairú. Ele conta que viram os familiares e comunidade do lutador 

que perdeu, muito tristes quando perderam; perceberam que houve choro 

entre os mais velhos e familiares do perdedor.  

O entrevistado contou que retornavam para sua terra Indígena após o 

fim da competição e aí quando eles estavam chegando à Terra Indígena eles 

cantavam na língua Kaingang. Cantavam narrando como foi a trajetória de 

ida e volta; como foi até chegar na comunidade dos parentes onde 

aconteceu a luta; cantavam o fato de conhecerem outros parentes e 

cantavam os detalhes ocorridos no evento sobre a competição e o sobre as 

conversas fora da competição. 

Explicou que depois que o lutador ganhava, não podia tomar banho 

porque não podia tirar o remédio passado em seu corpo pela Kujá: 

Só no outro dia ele tomava banho e daí ele fazia suas marcas 

da metade tribal da cor branca, mas não soube explicar a 

origem dessa coloração. Já de volta na aldeia de origem, à 

noite havia uma festa – baile - em comemoração à vitória do 

competidor de Pedrinhas. Então esse lutador ia para o baile 

como vencedor: vestido de terno branco, lenço branco no 

pescoço, chapéu branco e ele era único assim e se destacava 

em meio às outras pessoas e todos sabiam que ele era o 

campeão, vitorioso e forte (Sr. Tapixi). 

Nos relatos do professor Gino, ele afirma que tinha vários locais onde 

ocorria esta luta, e que os indígenas pequenos lutavam muito mais que os 

adultos: 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 281-310 

Valores históricos e culturais da luta tradicional RáRá do povo Kanhgág 

Nosá F. Juvêncio; Isabel C. Rodrigues; Carlos Herold Junior 298 

 

 

 

Lutavam após brincarem de bola, confeccionada de saco 

plástico e meias. Após isso para ver se tinham resistência, 

quando estavam cansados de jogar bola, eles lutavam no 

campinho. Antes não havia saneamento básico, água 

encanada, banheiro dentro das comunidades, então lutavam 

também quando iam tomar banho no rio, tanto para brincar 

ou tomar banho em um fim de tarde. Como tinha vários 

indígenas pequenos que tomavam banho juntos no rio, então 

os mais velhos falavam e escolhiam quem lutava com quem. 

O critério de escolha dos lutadores se dava conforme o porte 

físico, era escolhido os de mesmo porte ou porte físico 

semelhante para ficarem mais iguais e vencia quem derrubava 

o outro no rio ou no barro. (Professor Luís Gino). 

Nas falas dos dois entrevistados, há vários aspectos comuns como a 

definição do local que a luta acontecia na comunidade; a organização dos 

puxirões, que os não indígenas conhecem por mutirão, ou seja, os indígenas 

organizavam esses puxirões para realizar trabalhos coletivos envolvendo 

uma atividade de manutenção coletiva da comunidade, onde eram 

designados serviços como capinar, roçar, lavar escola, posto de saúde etc., 

nos espaços de convivência comuns e coletivos nas t.is. 

Então usavam também o puxirão
6

 na organização da festa do dia do 

índio onde todos tinham que ajudar na organização. Os homens se 

ocupavam dos serviços apontados acima e as mulheres cuidavam da 

preparação da comida, servindo lanche e almoço coletivo. Na hora do 

almoço coletivo enquanto todos estavam descansando, chamavam as 

crianças entre 10 e 13 anos para lutar para eles durante a refeição e era uma 

diversão para os adultos. Para as crianças era uma brincadeira, onde elas 

estavam aprendendo uma atividade da sua cultura, mas também 

competiam, queriam ver quem era melhor que o outro; para os adultos era 

um espetáculo para assistir durante seu descanso.  

Já outro local/evento que tinha muito as lutas tanto das crianças e de 

jovens, era na festa do índio, que quando estava na festa um levantava e 

chamava alguém para lutar com ele e daí quem fosse do mesmo porte físico 

e quisesse lutar levantava e ia para luta onde eles estavam em momento de 

alegria e festa.  

                                       
6

Termo utilizado pelo povo kaingang para se referir ao mutirão. 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 281-310 

Valores históricos e culturais da luta tradicional RáRá do povo Kanhgág 

Nosá F. Juvêncio; Isabel C. Rodrigues; Carlos Herold Junior 299 

 

 

 

Durante os puxirões, o caráter da luta era de diversão, mas também 

tinha um caráter educativo, formativo, pois as crianças e jovens iram 

aprendendo a luta corporal tradicional RáRá, treinando, sendo preparadas 

para serem os lutadores futuros. O professor Luís Gino disse que entende a 

RáRá como uma atividade de lazer: a luta era uma diversão entre as 

crianças e jovens. O senhor Tapixi a reconhece como uma competição. 

Afirmou que a luta servia também para resolver um problema de casamento, 

então como competição para provar quem dos pretendentes a marido era 

mais forte: 

Antigamente o casamento quando tinha mais de um 

pretendente a noivo, quando mais de havia mais de um 

pretendente gostava da moça, então se usava a luta para 

resolver quem casava com a moça. O ganhador da luta podia 

casar com a moça pretendida (Tapixi). 

Quando perguntado aos entrevistados sobre a relação da luta com as 

metades tribais dos kanhgág, Tapixi afirmou que:  

Para nosso povo significa uma identidade para percorrer 

todas as comunidades kanhgág. Essa identidade de nossa 

marca tribal, nós usamos quando chegamos a uma Terra 

Indígena onde estamos indo pela primeira vez e não 

conhecemos nossos parentes. Quando chegamos lá pela 

primeira vez, os indígenas desta aldeia perguntarão para você 

primeiramente qual metade tribal que você pertence, então 

se for da mesma marca (metade tribal) ele te considera como 

da mesma família, irmão mesmo sem te conhecer e te trata 

como tal. Então isso também era feito para casamentos onde 

quem era da mesma metade tribal não podia se casar, só 

podiam casar se fossem de metades diferentes, assim quem 

era Kamé só pode casar com quem é da marca Kairú, por que 

os mais velhos falavam que se isso acontecesse era um 

casamento entre irmãos, mesmo que ambos não se 

conhecessem. (Tapixi) 

De acordo com os entrevistados, na luta tinha esse contexto da visão 

kanhgág, na qual essas duas metades tribais diferentes organicamente, se 

estabelecem no regramento do jogo, como, por exemplo, na disputa entre 

metades opostas. Segundo histórias contadas pelos antigos, a metade tribal 

Kamé era forte, boa de luta ágil e não tinha muita estratégia, formava bons 

guerreiros. Conforme Tapixi:  



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 281-310 

Valores históricos e culturais da luta tradicional RáRá do povo Kanhgág 

Nosá F. Juvêncio; Isabel C. Rodrigues; Carlos Herold Junior 300 

 

 

 

Então a esta metade cabe pegar e tomar frente nas lutas, nas 

batalhas para resolver. Já a outra metade, Kairú era fraca, não 

era ágil mais era esperta estrategicamente, formava bons 

pensadores. Então os pertencentes a essa metade eram mais 

estratégicos para solucionar os problemas que surgirem. 

Então a luta se dava em virtude de ver qual metade tribal 

ganhava e mostrava qual era melhor, mais forte marca, se 

Kamé ou Kairú.  

Esse entendimento sobre as características de cada uma das metades 

tem origem nos mitos fundadores do povo Kanhgág, dentre eles, no mito 

da Origem dos Homens, registrado por diferentes estudiosos. Abaixo 

reproduzimos a narrativa registrada por Telêmaco Borba (1908; 1982), no 

qual ele registra o mito de origem do povo Kaingang, que narra a história 

dos irmãos Kamé e Kairú e a diferença entre eles, conforme grifos abaixo: 

Em tempos idos, houve uma grande inundação que foi 

submergindo toda a terra habitada por nossos antepassados. 

Só o cume da serra Crinjijimbé emergia das agoas. Os 

Caingangues, Cayurucrés e Camés nadavam em direção a Ella 

levando na boca achas de lenha incendiadas. Os Cayurucrés 

e Camés cançados (sic.), afogaram-se; suas almas foram 

morar no centro da serra. Os Caingangues e alguns poucos 

Curutons, alcançaram a custo o cume de Crinjijimbé, onde 

ficaram, uns no solo, e outros, por exiguidade de local, 

passaram muitos dias seguros aos galhos das arvores; e alli 

passaram muitos dias sem que as agoas baixassem e sem 

comer; já esperavam morrer, quando ouviram o canto das 

saracuras que vinham carregando terra em cestos, lançando-

a á agoa que se retirava lentamente. Gritaram elles ás 

saracuras que se apressassem, e estas assim o fizeram, 

amiudando também o canto e convidando os patos a auxilial-

as; em pouco tempo chegaram com a terra ao cume, 

formando como que um açude, por onde sahiram os 

Caingangues que estavam em terra; os que estavam seguros 

aos galhos das arvores, transformaramse em macacos e os 

Curutons em bugios. As saracuras vieram, com o seo 

trabalho, do lado donde o sol nasce; por isso nossas agoas 

correm todas ao Poente e vão todas ao grande Paraná. Depois 

que as agoas secaram, os Caingangues se estabeleceram nas 

immediações de Crinjijimbé. Os Cayurucrés e Camés, cujas 

almas tinham ido morar no centro da serra, principiaram a 

abrir caminho para o interior della; depois de muito trabalho 

chegaram a sahir por duas veredas: pela aberta por 

Cayurucré, brotou um lindo arroio, e era toda plana e sem 

pedras; dahi vem terem elles conservados os pés pequenos; 

outro tanto não aconteceo a Camé, que abrio sua vereda por 

terreno pedregoso, machucando elle, e os seos, os pés que 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 281-310 

Valores históricos e culturais da luta tradicional RáRá do povo Kanhgág 

Nosá F. Juvêncio; Isabel C. Rodrigues; Carlos Herold Junior 301 

 

 

 

incharam na marcha, conservando por isso grandes pés até 

hoje. Pelo caminho que abriram não brotou agoa e, pela sede, 

tiveram de pedil-a a Cayurucré que consentio que a bebessem 

quanto necessitassem. Quando sahiram da serra mandaram 

os Curutons para trazer os cestos e cabaças que tinham 

deixado em baixo; estes, porém, por preguiça de tornar a 

subir, ficaram alli e nunca mais se reuniram aos Caingangues: 

por esta razão, nós, quando os encontramos, os pegamos 

como nossos escravos fugidos que são. Na noite posterior á 

sahida da serra, atearam fogo e com a cinza e o carvão 

fizeram tigres, ming, e disseram a elles: – vão comer gente e 

caça –; e os tigres foram-se rugindo. Como não tinha mais 

carvão para pintar, só com a cinza fizeram as antas, oyoro, e 

disseram: – vão comer caça –; estas, porém, não tinham 

sahido com os ouvidos perfeitos, e por esse motivo não 

ouviram a ordem; perguntaram de novo o que deviam fazer; 

Cayurucré, que já fazia outro animal, disse-lhes gritando e 

com Mao modo: – vão comer folhas e ramo de arvore –; dessa 

vez ellas, ouvindo, se foram: eis a razão porque as antas só 

comem folhas, ramos de arvore e fructas. Cayurucréestava 

fazendo outro animal; faltava ainda a este os dentes, lingoa e 

algumas unhas quando principiou a amanhecer, e, como de 

dia não tinha poder para fazel-o, poz-lheás pressas uma 

varinha fina na bocca e disse-lhe: – Você, como não tem 

dente, viva comendo formiga –; eis o motivo porque o 

Tamandoá, Ioty, é um animal inacabado e imperfeito. Na noite 

seguinte continuou e fel-os muitos, e entre elles as abelhas 

boas. Ao tempo que Cayurucré fazia esses animaes, Camé 

fazia outros para os combater; fez os leões americanois 

(mingcoxon), as cobras venenosas e as vespas. Depois de 

concluído este trabalho, marcharam a reunir-se aos 

Caingangues; viram que os tigres eram mãos e comiam muita 

gente; então na passagem de um rio fundo, fizeram uma 

ponte de tronco de arvore e, depois de todos passarem, 

Cayurucré disse a um dos de Camé, que quando os tigres 

estivessem na ponte puxassem esta com força, a fim de que 

ellescahissem na agoa e morressem. Assim o fez o de Camé; 

mas, dos tigres, uns cahiram á agoa e mergulharam, outros 

saltaram ao barranco e seguraram se com as unhas; o de 

Camé quis atiral-os de novo ao rio, mas, como os tigres 

rugiam e mostravam os dentes, tomou-se de medo e os 

deixou sahir: eis porque existem tigres em terra e nas agoas. 

Chegaram a um campo grande, reuniram-se aos Caingangues 

e deliberaram cazar os moços e as moças. Cazaram primeiro 

os Cayurucrés com as filhas dos Camé, estes com as 

daquelles, e como ainda sobravam homens, cazaram-os com 

as filhas dosCaingangues. Dahi vem que, Cayurucrés, Camés 

e Caingangues são parentes a amigos (Borba, 1908, p. 20-

22). 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 281-310 

Valores históricos e culturais da luta tradicional RáRá do povo Kanhgág 

Nosá F. Juvêncio; Isabel C. Rodrigues; Carlos Herold Junior 302 

 

 

 

No mito acima podemos perceber vários componentes do sistema de 

normas e regras do povo Kaingang. Os mitos têm a função de organizar o 

conjunto de regras e o funcionamento de uma determinada sociedade. O 

mito fundador dos Kaingang, que nos apresenta os demiurgos Kamé e 

Kairú, dois irmãos opostos que se complementam – o dualismo -, traz a 

organização e a normatização que define as coisas do mundo para os 

Kanhgág: Kamé, pertence ao sol, criou a onça e a anta, enquanto Kairú que 

pertence à lua, criou o tamanduá e as abelhas boas. E assim cada irmão foi 

criando coisas no mundo. Por isso na lutaRáRá, as regras são de acordo com 

os preceitos do mito: a disputa entre metades opostas e a crença nas 

capacidades diferentes de cada metade, como explicitação do papel social 

de cada metade na sociedade Kanhgág. 

As narrativas dos dois Kofá, demonstram que o objetivo principal era 

praticar, difundir e preparar bons e bravos guerreiros. Pode-se inferir que 

esse objetivo e o conjunto de regras da luta, demonstram a estratégia de 

continuidade e perpetuação do modo de ser Kanhkág, ou seja, o modo de 

socialização adotado pela etnia para estreitar os laços de amizade e firmar 

novas alianças, já que a luta ocorria, de acordo com os entrevistados, entre 

lutadores de aldeias distintas, fazendo da competição um evento esportivo 

e festivo cujo objetivo era proporcionar o “bem viver” entre os participantes, 

envolvendo os competidores, treinadores e torcedores das comunidades 

que sediavam a luta e seus convidados, ou seja, seus oponentes, torcedores 

e visitantes das demais comunidades indígenas que participavam e 

convidados não indígenas das proximidades da aldeia que sediava a 

competição.  

O cuidado com os lutadores e com a preparação de seus corpos 

faziam parte do processo de formação preparação de um guerreiro 

Kanhgág. O Sr. Tapixi assim descreve um remédio preparado pelos Kujá 

para tratar os corpos dos guerreiros; 

Eles usavam o Espinho Agulha (Sónh): é uma árvore que é 

cheia de espinho onde ninguém tocava ou abraçava, por isso 

que os índios usavam, tirava do mato e torrava no fogo ao 

ponto de carvão. Depois esse carvão era moído e ficava só o 

pó para ser passado no corpo das crianças, para que no 

momento de uma batalha, luta ou guerra o seu oponente não 

conseguisse segurar, porque iria furar suas mãos. Na visão 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 281-310 

Valores históricos e culturais da luta tradicional RáRá do povo Kanhgág 

Nosá F. Juvêncio; Isabel C. Rodrigues; Carlos Herold Junior 303 

 

 

 

Kanhgág quando o menino é preparado com o espinho 

agulha, o seu adversário não consegue segurá-lo, então o 

lutador consegue escapar mais rápido. Outro usado era a 

Planta Criciúma (krẽ), os mais velhos retiravam a planta e 

raspava suavemente a casca que solta um resíduo verde o 

qual era umedecido com a sua saliva e passava no corpo das 

crianças e com mais intensidade nas articulações. Passava e 

o velho índio ou Kujá falava na língua Kaingang: “quando 

alguém vai te bater com uma paulada, esta paulada não vai te 

atingir forte e ela vai escorregar”. Assim se acreditava que 

quando o lutador fosse atingido por uma vara-pau 

(instrumento de madeira), ele escorregava e não atingia 

fortemente, pois em uma luta ou guerra o índio não era 

atingido por completo pelo o agressor. Os mais velhos dizem 

que a criciúma é uma planta fina e lisa, e é difícil de quebrar 

com uma paulada. Outro material que era usado é a Aranha 

Caranguejeira. Ela era capturada, torrada no fogo até virar 

carvão para ser moída e tornar-se pó, então pega a criança 

(masculino) e passava esse pós nas articulações. Na crença 

kanhgág quando esta criança ficasse adulta todos a 

temeriam, por que se acreditava que aranha era respeitada 

pelo seu porte e quando era vista tinha um cuidado com ela, 

pois ela possui porte e veneno que pode causar incômodo. 

Então não chegava de qualquer jeito por ter certo risco. O 

lutador que é preparado desde criança para a luta, é tratado 

com calma e na hora briga ou guerra os oponentes não 

chegava de qualquer jeito, por que este índio estava curado 

com o pó da aranha. Usava também o Broto da Taquara, que 

os kanhgág coletavam, amassavam com as mãos e passava 

nas costas da criança com um movimento de baixo para cima 

na região lombar, para que seu corpo se desenvolvesse e 

ficasse mais alto que os demais. Na preparação do lutador 

cuidavam também de sua dieta. E consideravam que boa 

alimentação para este lutador seria o peixe, óronh, guaraná 

(nár), palmito e coró do tronco do pinheiro. Os kanhgág 

acreditavam que essa alimentação seria ideal para que o 

lutador treinasse bem e não lhe faltasse nutrientes que lhe 

dessem uma boa resistência para enfrentar o esforço que ele 

fazia para treinar e lutar (Sr. Tapixi).   

Os remédios eram preparados pelos Kujá para cuidar dos corpos e 

dos espíritos dos Kanhgág, fosse para fortalecê-los, fosse para curá-los de 

alguma doença. No caso da descrição acima, ele era usado para o 

fortalecimento físico e espiritual das crianças, jovens e adultos para auxiliar 

no processo de formação do guerreiro, do lutador deRaRá, do jogador ou 

jogadora de futebol. Essas práticas demonstram o cuidado que as e os Kujá 

tem com o seu povo e o respeito que o seu povo seu com ele, pois,a 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 281-310 

Valores históricos e culturais da luta tradicional RáRá do povo Kanhgág 

Nosá F. Juvêncio; Isabel C. Rodrigues; Carlos Herold Junior 304 

 

 

 

preparação e a administração do remédio seguem um ritual rígido e 

sistemático que exige disciplina e resiliência de todas as partes envolvidas 

no processo.  

 

Considerações finais 

Pode-se afirmar que a luta corporal RáRá é originária do Brasil, do 

povo kanhgágque vem sendo lembrada de geração por geração até os dias 

de hoje, embora não seja realizada com frequência em todos os territórios 

Kanhgág. 

E de acordo com as narrativas dos Kofá, estes indicam que as 

competições de RáRá, tinham duas características: de lazer e de competição, 

cujo objetivo era formar o guerreiro. Características essas, intimamente 

relacionadas ao modo de ser e de conduzir relações sociais dos Kanhgág 

tanto interna, quanto externamente às suas comunidades.  

Nas narrativas também se destaca a caracterização da luta RáRá como 

uma festividade que estreitava as relações sociais, políticas, culturais, 

servindo para que os participantes das diferentes comunidades pudessem 

se conhecer, se encontrar, competir, torcer, comemorar e estabelecer laços 

de afinidade, como propiciar futuras alianças (casamento); bem como se 

relacionar com os Fóg (não indígenas), isto é, com a sociedade envolvente 

ou globalizante. Isso demonstra a dinâmica das relações políticas, culturais, 

econômicas, cosmogônicas e sociais, com os seus próximos, sejam eles 

indígenas Kanhgág, indígenas de outras etnias e com grupos não indígenas.  

Na condução vida e da luta Rárá o modo de ser e de viver os 

conduzem ao contato e conhecimento de outros grupos humanos e com 

eles criar e estabelecer laços de convivência, que nem sempre foram e são 

amigáveis, mas com esse povo tem lutado ao longo de sua existência.  

Outro aspecto importante a ser destacado é o de que o autor indígena 

deste artigo, desempenhando a função de professor de Educação Física no 

Colégio Estadual Indígena da Terra Indígena Apucaraninha (Tamarana/PR), 

destaca-se como um protagonista ativo no processo de revitalização da 

Rárá.  



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 281-310 

Valores históricos e culturais da luta tradicional RáRá do povo Kanhgág 

Nosá F. Juvêncio; Isabel C. Rodrigues; Carlos Herold Junior 305 

 

 

 

Sua dedicação é guiada pelos objetivos delineados neste artigo e 

respaldada pelo seu profundo conhecimento e vivência enquanto membro 

da etnia Kaingang. No cotidiano, ele defende o imperativo de afirmar e 

reafirmar os princípios Kaingang, direcionados à revitalização da história, 

tradições culturais, costumes diários e à preservação da língua materna de 

seu povo atua firme na revitalização da história e dos costumes/tradições 

culturais. 

Nos excertos das narrativas contidas neste texto, torna-se evidente 

que a Luta Rárá também é definida pelo dualismo exogâmico que se 

complementa, destacando-se como a característica mais crucial de sua 

organização. 

As narrativas dos entrevistados explicitam a manifestação do modo 

de vida Kaingang na prática da luta tradicional Rárá. Nesse contexto, a Rárá 

é descrita como um confronto entre dois oponentes de metades clânicas 

opostas. Este embate é regido por uma simetria cuidadosamente 

equilibrada, incorporando características contrastantes entre os lutadores, 

tais como peso, altura, capacidade de força e equilíbrio. As narrativas 

também destacam os objetivos da luta, que consistem em desequilibrar o 

oponente, conforme as regras estabelecidas para a competição, mas, como 

apontado anteriormente, consiste em praticar, difundir e preparar bons e 

bravos guerreiros. 

Destaca-se a relevância desta prática corporal indígena como uma 

eficaz ferramenta didático-pedagógica no processo de ensino e 

aprendizagem da história e cultura do povo Kaingang, assim como dos 

demais povos indígenas. Adicionalmente, destina-se àqueles que não 

pertencem a essas comunidades, mas que necessitam aprender e 

compreender a história dos povos indígenas. Sendo essa compreensão 

fundamental para reconhecer a presença, participação e atuação desses 

grupos como sujeitos históricos atuantes e protagonistas na construção da 

história do Brasil, sugere-se que mais pesquisas sejam feitas sobre o Rárá, 

tanto do ponto de vista histórico e cultural, quanto como um conteúdo 

valioso a ser trabalhado em variados contextos escolares pelo componente 

curricular de educação física. 

 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 281-310 

Valores históricos e culturais da luta tradicional RáRá do povo Kanhgág 

Nosá F. Juvêncio; Isabel C. Rodrigues; Carlos Herold Junior 306 

 

 

 

 

Fontes Primárias  

Entrevista com o Senhor João Rodrigues Tapixi – Terra Indígena 

Apucaraninha, realizada no dia 10/03/2021.  

Entrevista com o Professor Luís Gino – Terra Indígena Barão de Antonina, 

realizada no dia 26/03/2021. 

 

 

Referências  

BALANDIER, Georges. A desordem: elogio do movimento. Trad. Suzana 

Martins. Rio de Janeiro: Bertrand Brasil, 1997. 

BALANDIER, Georges. Antropologia política. São Paulo: Difusão 

Européia do Livro, Editora da Universidade de São Paulo, 1969. 

BALDUS, Herbert. Sinopse da história dos Kaingang paulistas. Instituto 

Histórico e Geográfico de São Paulo: São Paulo em Quatro Séculos. São 

Paulo, v. 1, p. 313-320, 1953. 

BORBA, Telêmaco. Actualidade Indígena. Paraná-Brazil. Coritiba: 

Imprensa Paranaense, 1998. Disponível em: 

http://www.etnolinguistica.org/biblio:borba1908-actualidade. Acesso 

em 21abril, 2021. 

BRASIL. Constituição da República Federativa do Brasil. Brasília.  1988. 

Disponível em: 

https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/constituicao/constituicao.htm. 

Acesso em: 26 de nov. de 2023. 

BRASIL. Ministério de Educação e Cultura. LDB - Lei nº 9394/96, de 20 

de dezembro de 1996. Disponível em: 

https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/constituicao/constituicao.htm


Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 281-310 

Valores históricos e culturais da luta tradicional RáRá do povo Kanhgág 

Nosá F. Juvêncio; Isabel C. Rodrigues; Carlos Herold Junior 307 

 

 

 

https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/leis/l9394.htm. Acesso em: 29 

novembro, 2023. 

CUNHA, Manuela Carneiro da. História dos índios no Brasil. 2009. p. 

609-609. 

DO NASCIMENTO JUNIOR, José Roberto Andrade; FAUSTINO, Rosângela 

Célia. Jogos indígenas: o futebol como esporte tradicional 

Kaingang. Pensar a prática, v. 12, n. 3, 2009 

.FASSHEBER, José Ronaldo Mendonça. Etno Desporto indígena: 

contribuições da antropologia social a partir da experiência entre os 

Kaingang. 2006. Tese de Doutorado. [sn]. 

FASSHEBER, José Ronaldo Mendonça. Antropologia do corpo: reflexões 

sobre a diversidade corporal dos xamãs. Conexões, v. 1, n. 6, 2001. 

FAUSTINO, Rosangela Celia; NOVAK, Maria Simone Jacomini; 

RODRIGUES, Isabel Cristina. O acesso de mulheres indígenas à 

universidade: trajetórias de lutas, estudos e conquistas. Revista Tempo 

e Argumento, v. 12, n. 29, p. 0103, 2020. 

FERNANDES, Ricardo Cid. Autoridade política Kaingang: um estudo 

sobre a construção da legitimidade política entre os Kaingang de 

Palmas/Paraná. UFSC.1998. Tese de doutorado. 

FUNAI, Dados do Censo 2022 revelam que o Brasil tem 1,7 

milhão de indígenas. https://www.gov.br/funai/pt-

br/assuntos/noticias/2023/dados-do-censo-2022-revelam-

que-o-brasil-tem-1-7-milhao-de-

indigenas#:~:text=O%20levantamento%20aponta%20que%2

0a,83%25%20do%20total%20de%20habitantes. Acesso em: 

29 de novembro, 2023. 

IBGE – INSTITUTO BRASILEIRO DE GEOGRAFIA E ESTATÍSTICA, Censo 

Demográfico de 2010. IBGE 2010. Disponível em: 

https://censo2010.ibge.gov.br. Acesso em 23 abril, 2021. 

https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/leis/l9394.htm
https://www.gov.br/funai/pt-br/assuntos/noticias/2023/dados-do-censo-2022-revelam-que-o-brasil-tem-1-7-milhao-de-indigenas#:~:text=O%20levantamento%20aponta%20que%20a,83%25%20do%20total%20de%20habitantes
https://www.gov.br/funai/pt-br/assuntos/noticias/2023/dados-do-censo-2022-revelam-que-o-brasil-tem-1-7-milhao-de-indigenas#:~:text=O%20levantamento%20aponta%20que%20a,83%25%20do%20total%20de%20habitantes
https://www.gov.br/funai/pt-br/assuntos/noticias/2023/dados-do-censo-2022-revelam-que-o-brasil-tem-1-7-milhao-de-indigenas#:~:text=O%20levantamento%20aponta%20que%20a,83%25%20do%20total%20de%20habitantes
https://www.gov.br/funai/pt-br/assuntos/noticias/2023/dados-do-censo-2022-revelam-que-o-brasil-tem-1-7-milhao-de-indigenas#:~:text=O%20levantamento%20aponta%20que%20a,83%25%20do%20total%20de%20habitantes
https://www.gov.br/funai/pt-br/assuntos/noticias/2023/dados-do-censo-2022-revelam-que-o-brasil-tem-1-7-milhao-de-indigenas#:~:text=O%20levantamento%20aponta%20que%20a,83%25%20do%20total%20de%20habitantes


Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 281-310 

Valores históricos e culturais da luta tradicional RáRá do povo Kanhgág 

Nosá F. Juvêncio; Isabel C. Rodrigues; Carlos Herold Junior 308 

 

 

 

IBGE – INSTITUTO BRASILEIRO DE GEOGRAFIA E ESTATÍSTICA, Censo 

Demográfico de 2022. IBGE 2022. Disponível em: 

https://www.ibge.gov.br/estatisticas/sociais/trabalho/22827-censo-

demografico-2022.html. Acesso em 26 novembro, 2023. 

MPR/PR/CAOP. no Censo do IBGE apresenta dados sobre indígenas 

Paraná. MPPR/Notícias. 09/08/2023. Disponível em: 

https://site.mppr.mp.br/direito/Noticia/Censo-do-IBGE-apresenta-

dados-sobre-indigenas-no-

PR#:~:text=Nesta%20semana%2C%20foram%20divulgados%20n%C3%B

Ameros,%C3%A9%20de%2030.460%20pessoas1. Acesso em: 27 

novembro, 2023. 

MOTA, Lúcio Tadeu. As guerras dos índios Kaingang: a história épica 

dos índios Kaingang no Paraná, 1769-1924. Maringá, PR: Editora da 

Universidade Estadual de Maringá, 1994. 

MOTA, Lúcio Tadeu; RODRIGUES, Isabel Cristina. A questão indígena no 

livro didático: toda a história. História & Ensino, v. 5, p. 41-59, 1999. 

MOTA, Lúcio Tadeu; DA SILVA NOVAK, Éder. Os Kaingang do vale do 

rio Ivaí, PR: história e relações interculturais. Universidade Estadual de 

Maringá, 2008. 

OLIVEIRA,JoãoPachecode.Umaetnografiados“índiosmisturados”?situaç

ão colonial, territorialização e fluxos culturais. Revista MANA, 4 (1):47-

77, Rio de Janeiro,1998. 

OLIVEIRA, João Pacheco de; FREIRE, Carlos Augusto da Rocha. A 

presença indígena na formação do Brasil. Brasília: Ministério da 

Educação, Secretaria de Educação Continuada, Alfabetização e 

Diversidade, 2006. 

OLIVEIRA, João Pacheco de. O nascimento do Brasil e outros ensaios. 

2016. 

QUINTERO, Pablo; MARÉCHAL, Clémentine. Populações Kaingang, 

processos de territorialização e capitalismo colonial/moderno no Alto 

https://site.mppr.mp.br/direito/Noticia/Censo-do-IBGE-apresenta-dados-sobre-indigenas-no-PR#:~:text=Nesta%20semana%2C%20foram%20divulgados%20n%C3%BAmeros,%C3%A9%20de%2030.460%20pessoas1
https://site.mppr.mp.br/direito/Noticia/Censo-do-IBGE-apresenta-dados-sobre-indigenas-no-PR#:~:text=Nesta%20semana%2C%20foram%20divulgados%20n%C3%BAmeros,%C3%A9%20de%2030.460%20pessoas1
https://site.mppr.mp.br/direito/Noticia/Censo-do-IBGE-apresenta-dados-sobre-indigenas-no-PR#:~:text=Nesta%20semana%2C%20foram%20divulgados%20n%C3%BAmeros,%C3%A9%20de%2030.460%20pessoas1
https://site.mppr.mp.br/direito/Noticia/Censo-do-IBGE-apresenta-dados-sobre-indigenas-no-PR#:~:text=Nesta%20semana%2C%20foram%20divulgados%20n%C3%BAmeros,%C3%A9%20de%2030.460%20pessoas1


Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 281-310 

Valores históricos e culturais da luta tradicional RáRá do povo Kanhgág 

Nosá F. Juvêncio; Isabel C. Rodrigues; Carlos Herold Junior 309 

 

 

 

Uruguai (1941-1977). Horizontes Antropológicos, v. 26, p. 155-190, 

2020. 

RODRIGUES, Isabel Cristina. A temática indígena nos livros didáticos de 

História do Brasil do Ensino Fundamental - 5a a 8a séries. 2001. 

Dissertação (Mestrado) - UEM, 2001. 

RODRIGUES, I.C.; JATOBÁ, E.; RIGONATO H. Os Povos Kaingang, o 

direito às cidades e o ensino de história indígena. RODRIGIES, I.C.; 

RAMOS, M.E.R. Construindo futuros - Residência Pedagógica em 

História UEM. Clube de Autores, 2020. Pag. 95-120. 

RODRIGUES, Isabel Cristina. VenhJikréSy – Memória tradição e costume 

entre os Kaingang da T.I. Faxinal (Cândido de Abreu/Pr). São }Paulo. 

Pontifícia Universidade Católica de São Paulo. Programa de Pós 

Graduação em Ciências Sociais. 2012. 

SOUZA LIMA, Antonio Carlos de. Um grande cerco da paz – poder 

tutelar, indianidadeeformação do Estado no Brasil. 

Petrópolis:Vozes,1995. 

THOMAS, JR; NELSON, JK. Métodos de Pesquisa em Atividade Física. 

Porto Alegre: ArtMed, 2002. 

VEIGA, Juracilda. Organização social e cosmovisão Kaingang: uma 

introdução ao parentesco, casamento e nominação em uma sociedade 

Jê meridional. 1994. 

VON MARTIUS, Karl Friedrich Phillip. "Como se deve escrever a história 

do Brasil." Instituto Histórico e Geográfico Brasileiro, 1844. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 281-310 

Valores históricos e culturais da luta tradicional RáRá do povo Kanhgág 

Nosá F. Juvêncio; Isabel C. Rodrigues; Carlos Herold Junior 310 

 

 

 

Nosá Ferreira Juvêncio (Kangág) 
Possui graduação em Educação Física (licenciatura) pela Universidade Estadual de 

Maringá (2021) na cidade de Maringá-PR. Atualmente sou professor do Colégio 

Estadual Indígena Benedito Rokag na Terra Indígena Apucaraninha na cidade de 

Tamarana-PR, Escola Estadual Indígena João Kavantãn Vergílio e menbro do 

Coletivo Nen ga da Terra Indígena Apucaraninha. Tem experiência na área de 

educação indígena especifica e diferenciada, experiência com política de 

permanência universitário indígena. pesquisador do PIBIC no EAIC com pesquisa 

sobre povo Kanhgág, pesquisador sobre Luta tradicional RÁRÁ do povo Kanhgág 

e organizador do Jogos Fág-Fy da terra Indígena Apucaraninha em Tamarana-

Paraná. 

E-mail: nosafjuvencio@gmail.com  

Currículo lattes: http://lattes.cnpq.br/0317447279315508  
 

Isabel Cristina Rodrigues 
Possui graduação em História pela Universidade Estadual de Maringá (1988); 

Mestrado em Educação pela mesma instituição (2001) e Doutorado em Ciências 

Sociais Antropologia, pela Pontifícia Universidade Católica de São Paulo (2012). 

Atualmente é professora associada do Depto. de História da Universidade Estadual 

de Maringá; pesquisadora do Grupo de Pesquisa do CNPq Programa 

Interdisciplinar de Estudos de Populações - Laboratório de Arqueologia, Etnologia 

e Etno-história da UEM (PIESP/LAEE); docente nos Programas de Pós-graduação 

Mestrado Profissional em Ensino de História (PROFHISTÓRIA) da UEM e do 

Mestrado Profissional em Políticas Públicas (PPP) da UEM. 

E-mail: icrodrigues@uem.br  

Currículo lattes: http://lattes.cnpq.br/0643613119453873  
 

Carlos Herold Junior 
Possui graduação em Educação Física pela Universidade Estadual de Maringá 

(1995), mestrado em Educação concluído na Universidade Estadual de Maringá 

(2000) e doutorado em educação obtido na Universidade Federal do Paraná (2006) 

com período sanduíche na Universidade de Estrasburgo. Foi professor da 

Universidade Estadual do Centro-Oeste - UNICENTRO de 1999 a 2013, atuando na 

graduação em pedagogia e no programa de pós-graduação em educação. Também 

trabalhou como docente permanente e colaborador no programa de pós-

graduação em educação da UFPR, na linha de pesquisa Trabalho, Tecnologia e 

Educação, de 2010 a 2014. Desde julho de 2013 atua no Departamento de 

Educação Física da Universidade Estadual de Maringá - UEM, lecionando na 

graduação em Educação Física e como docente permanente no Programa de Pós-

Graduação Associado em Educação Física UEM/UEL (PEF), no Programa de Pós-

Graduação em Educação da UEM (PPE), na linha História e Historiografia da 

Educação e no curso de Mestrado Profissional em Educação Física em Rede 

Nacional (PROEF). 

E-mail: chjunior@uem.br  

Currículo lattes: http://lattes.cnpq.br/9723444517016722  
 

 

 

 

Recebido para publicação em novembro de 2024. 

Aprovado para publicação em fevereiro de 2025. 

mailto:nosafjuvencio@gmail.com
http://lattes.cnpq.br/0317447279315508
mailto:icrodrigues@uem.br
http://lattes.cnpq.br/0643613119453873
mailto:chjunior@uem.br
http://lattes.cnpq.br/9723444517016722


Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 311-334 

 
 

 

Da Agarrada à Luta Marajoara: transição 

de uma Arte Marcial Vernacular a um 

Esporte de Combate 

De la Agarrada à la Luta Marajoara: transition d'un 

Art Martial Vernaculaire à un Sport de Combat  

 

From Agarrada to Luta Marajoara: transition from 

a Vernacular Martial Art to a Combat Sport 

 

Leonardo Fernandes Coelho 

Universidade de São Paulo (Ribeirão Preto) 

leonardof.coelho@usp.br  

 

Cristiano Roque Antunes Barreira 

Universidade de São Paulo (Ribeirão Preto) 

crisroba@usp.br  

 

Resumo: A Luta Marajoara é originária do arquipélago de Marajó. 

Trata-se de uma tradicional luta de agarre e projeção, típica desta 

localidade do estado do Pará, norte do Brasil. A modalidade passa 

por um processo de expansão por meio de competições e torneios.  

O objetivo desta pesquisa é compreender elementos e vivências 

próprios ao processo de institucionalização na Luta Marajoara por 

meio de uma investigação empírico-fenomenológica. É um estudo 

exploratório, qualitativo, ancorado em entrevistas e apoiado em 

procedimentos etnográficos para produzir uma compreensão ampla 

dos contextos culturais da Luta Marajoara, assim como da sua 

objetividade prática e técnica. Os resultados estão divididos em seis 

partes: Agarrada Vernacular; Luta Marajoara e sua 

institucionalização e Luta Marajoara versus agarrada. 

Palavras-chave: Luta Marajoara. Agarrada. Arte Marcial Vernacular. 

Esporte de Combate.  Fenomenologia. 

mailto:leonardof.coelho@usp.br
mailto:crisroba@usp.br


Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 311-334 

Revista Territorial. ISSN: 2317-0360 

 

 

 

      

Abstract: Luta Marajoara originated in the Marajó archipelago. It is a 

traditional grappling and throwing style of wrestling, typical of this 

region in the state of Pará, northern Brazil. The sport is undergoing 

a process of expansion through competitions and tournaments. The 

objective of this research is to understand elements and experiences 

specific to the process of institutionalization in Luta Marajoara 

through an empirical-phenomenological investigation. It is an 

exploratory, qualitative study, anchored in interviews and supported 

by ethnographic procedures to produce a broad understanding of 

the cultural contexts of Luta Marajoara, as well as its practical and 

technical objectivity. The results are divided into six parts: 

Vernacular Grappling; Luta Marajoara and its institutionalization; and 

Luta Marajoara versus Grappling. 

Keywords: Luta Marajoara. Grappling. Vernacular Martial Art. Combat 

Sport. Phenomenology. 

 
 

Resumén: Luta Marajoara es originaria del archipiélago de Marajó. Se 

trata de una lucha tradicional de agarre y proyección, típica de esta 

localidad del estado de Pará, norte de Brasil. El deporte está viviendo 

un proceso de expansión a través de competiciones y torneos. El 

objetivo de esta investigación es comprender elementos y 

experiencias específicas del proceso de institucionalización en Luta 

Marajoara a través de una investigación empírico-fenomenológica. 

Se trata de un estudio exploratorio, cualitativo, anclado en 

entrevistas y apoyado en procedimientos etnográficos para producir 

una comprensión amplia de los contextos culturales de Luta 

Marajoara, así como su objetividad práctica y técnica. Los resultados 

se dividen en seis partes: Vernacular Grab; Lucha Marajoara y su 

institucionalización y Lucha Marajoara versus Agarrada. 

Palabras clave: Pelea Marajoara. Pegajoso. Arte marcial vernáculo. 

Deporte de combate. Fenomenología. 

 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 311-334 

Da Agarrada à Luta Marajoara: transição de uma Arte Marcial Vernacular... 

Leonardo F. Coelho; Cristiano R. Antunes Barreira 313 

 

 

 

Introdução 

A Luta Marajoara (LM) é originária do Arquipélago do Marajó, onde se 

situa a maior ilha fluviomarítima do mundo, localizada no Estado do Pará. 

Segundo censo de 2022 do IBGE, a ilha possui uma área de 49 mil km², com 

uma população de 593 mil habitantes. Segundo Santos e Freitas (2018), é 

no contexto de trabalho árduo do campo, restrito aos serviços de vaqueiros 

no cuidado de gado e búfalos, que a população ali presente compartilha 

suas experiências, crenças e tradições. Decorrente desse contexto, pela 

criação de elementos socioculturais em um entrecruzamento de saberes e 

experiências em terras marajoaras, foram se constituindo práticas 

corporais, ao longo da história, sendo a Luta Marajoara um resultado dessa 

troca. 

A Luta Marajoara é considerada uma tradição cultural de grande 

importância na região e também está fortemente ligada com o contexto 

religioso, por exemplo, nas manifestações culturais presentes na festa do 

Glorioso São Sebastião. O IPHAN
1

 (Instituto do Patrimônio Histórico e 

Artístico Nacional) reconheceu a luta como um elemento cultural tradicional 

imaterial ligado à festa do Glorioso São Sebastião. A celebração religiosa 

possui diferentes manifestações culturais, como corrida de cavalos, bingo, 

arraial e a Luta Marajoara.  

O município de Cachoeira do Arari
2

, concentra grande parte dos usos 

e costumes típicos da região; dentre os eventos, o maior é a Festa de São 

Sebastião. A data de origem da Festa do Glorioso em Cachoeira é 

desconhecida, porém, estima-se que possua mais de cem anos. O festejo 

acontece entre 10 e 20 de janeiro, contudo, a preparação da festa começa 

seis meses antes. Um dos símbolos mais importantes da comemoração são 

os Mastros.  

No dia 15 de novembro os padrinhos do Mastro (aqueles que 

conseguem pegar a bandeira do topo do mastro no ano anterior) retiram da 

mata as árvores que serão utilizadas para a confecção dos novos Mastros. 

                                       
1

 BRASIL. Instituto do Patrimônio Histórico e Artístico Nacional - IPHAN. Dossiê do 

Levantamento Preliminar das Manifestações Culturais da Ilha do Marajó - INRC Marajó. 

Belém: IPHAN, 2007.  

2

Cidade na qual foi realizada a pesquisa, juntamente com Ponta de Pedras e Soure. 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 311-334 

Da Agarrada à Luta Marajoara: transição de uma Arte Marcial Vernacular... 

Leonardo F. Coelho; Cristiano R. Antunes Barreira 314 

 

 

 

São sempre três: o dos homens, das mulheres e das crianças. É realizado 

um percurso de festejo, do local que fica “secando” os mastros até onde eles 

serão fincados no chão e erguidos. Durante esse caminho ocorrem muitas 

celebrações, músicas e desafios de Luta Marajoara, que são realizados na 

calçada, no barro, na grama ou em qualquer lugar durante o percurso. O 

vaqueiro marajoara é figura importante na região e representa parte da 

cultura da Ilha de Marajó, principalmente em relação à prática da Luta 

Marajoara durante o festejo. (Alberto & Oliveira, 2009). 

 

Arte Marcial e Esporte de Combate 

Em meio a controvérsias terminológico conceituais, é aceitável afirmar 

que a literatura admite três diferentes expressões marciais principais: o 

Esporte de Combate, Artes Marciais e Artes Marciais Vernaculares (AMV). Na 

teoria e na prática, assinalam Martínková e Parry (2015), não existe um 

consenso terminológico, sobre o que é realmente Arte Marcial ou Esporte 

de Combate. Um exemplo é a Luta Greco-romana, em que há praticantes 

que a designam como um Esporte de Combate e outros como uma Arte 

Marcial (Coelho & Barreira, 2020). 

Desconstruindo as várias teses que participam dessa terminologia, 

como as ideias de luta real e luta simbólica, presentes em trabalhos como 

os de Figueiredo (2009) e de Sánchez García e Malcolm (2010), a 

fenomenologia do combate corporal (Barreira, 2017c), como esporte de 

combate e arte marcial, busca entender o sentido dessas práticas e a 

expressividade desses termos a partir das experiências necessariamente 

vivenciadas por praticantes e por suas comunidades. Esses trabalhos têm 

conduzido ao desenvolvimento de uma Teoria do Combate Corporal 

(Barreira, 2019a, 2019b). 

 Segundo Martínková e Parry (2015), às Artes Marciais são atividades 

educativas que tem como finalidade o aperfeiçoamento na luta através da 

aquisição de técnicas marciais tradicionais, enfatizando-se que o 

autodesenvolvimento é muito importante para a prática, como formação de 

caráter, virtudes e moral.  



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 311-334 

Da Agarrada à Luta Marajoara: transição de uma Arte Marcial Vernacular... 

Leonardo F. Coelho; Cristiano R. Antunes Barreira 315 

 

 

 

Na maioria das vezes, as Artes Marciais se associam a ideais e 

ensinamentos que se tornam a filosofia da modalidade ou até mesmo se 

aproximam de alguma religião. Assim como nas artes marciais, nos esportes 

de combate busca-se dar segurança e restrição a riscos por meio de regras. 

Contudo, nos esportes de combate a competição possuiu uma maior 

importância. Mesmo que possam existir preceitos morais e componentes 

educativos, o principal objetivo é superar seu adversário (Martínková & 

Parry, 2015). 

 

Arte Marcial Vernacular 

O conceito de Artes Marciais Vernaculares (AMV) foi cunhado pelo 

antropólogo norte americano Thomas Green. O termo vernacular advém dos 

estudos literários, designando originalmente uma língua que difere de um 

"padrão" (standart) estabelecido, a exemplo de dialetos regionais, sendo 

caracteristicamente nativos, falados ao invés de escritos e, portanto, não 

codificados. Assim, segundo Green (2012), nas Artes Marciais Vernaculares 

não existe um currículo estruturado pelo qual um iniciante avance 

progressivamente de suas habilidades básicas até as mais complexas. O 

mais comum é que o método de aprendizagem da luta seja por meio da 

observação. O ensino é realizado do lutador mais experiente para o menos 

experiente, o qual repassa seus conhecimentos e técnicas, geralmente 

transmitido pela oralidade e de forma casual.  

No território brasileiro, as lutas praticadas por distintos grupos 

indígenas podem ser classificadas como AMV’s. Um exemplo é o Xondaro, 

uma luta/dança presente nos povos Guarani-Mbya e Nhandewa-Tupi 

(Mendes, 2006). Outra forma de combate é o Huka-huka
3

, estilo de luta 

tradicional dos povos indígenas do Alto Xingu, os Bakairi, do estado de Mato 

Grosso (Valente et al., 2022; Lee & Lauwaert, 2021). Há também o Idjassú, 

um estilo de luta dos Karajá, no Estado de Tocantins. Além desses, existe o 

Piãguá, do povo Maraguás, tradicional do Amazonas.  

                                       

3

 Diferente das demais modalidades, o Huka-huka é uma forma de combate mais conhecida, 

inclusive internacionalmente, catalogada por Lee e Lauwaert (2021) entre 300 modalidades 

de combate existentes mundo afora. 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 311-334 

Da Agarrada à Luta Marajoara: transição de uma Arte Marcial Vernacular... 

Leonardo F. Coelho; Cristiano R. Antunes Barreira 316 

 

 

 

Por último, o Aipenkuit, o qual é um estilo tradicional dos Paracatejê-

gavião, do Pará, assim como dos Tapirapé e Xavante do Mato Grosso 

(Almeida & Suassuna, 2010). Finalmente, para além das lutas dos povos 

indígenas, existe também a modalidade ora tematizada, praticada 

originalmente por vaqueiros, a Luta Marajoara, conhecida também como 

“Agarrada”
4

, que atende aos critérios para, até o momento, ser considerada 

como uma Arte Marcial Vernacular. A LM e as demais AMV são partes de 

modos de vida, cujas filosofias e valores atravessam as comunidades ao 

longo de gerações em práticas de disputas corpo a corpo.  

 

Processo de Institucionalização 

A Luta Marajoara era uma prática inteiramente associada aos 

trabalhadores rurais, principalmente os vaqueiros, sem uma estrutura de 

ensino padronizada (Santos & Freitas, 2018). Até o fim do século XX, não 

existia treinamento formalizado, com professores que aplicavam 

sistematicamente um protocolo composto por aquecimentos, treinos 

analíticos de golpes, ensinamento de técnicas e correções. Se é possível 

considerar que houvesse algum treinamento, esse se dava na prática, isto 

é, treinava-se lutando; normalmente o “treinador” era a figura paterna do 

jovem lutador, que passava o ensinamento depois da prática, ou falando 

sobre suas próprias lutas. Porém, nos dias atuais, existem treinamentos 

passados por praticantes experientes e profissionais de educação física.  

Há treinos padronizados que seguem uma lógica desenvolvida pelos 

técnicos: alongamento, aquecimento, prática de golpe, lutas que são 

interrompidas a todo momento para instruções. Então, existe uma diferença 

entre a Luta Marajoara do século XX para a luta do século XXI. Uma dessas 

diferenças é o próprio nome da modalidade, que até o fim do século passado 

era mais conhecida por “Agarrada” e, gradativamente, foi sendo assumida 

como Luta Marajoara, atualmente a nomeação predominante na literatura e 

institucionalmente.  

                                       

4

 O nome Luta Marajoara é recente, os mais velhos chamavam a luta de “Agarrada” 

principalmente, existindo variações conforme a região. 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 311-334 

Da Agarrada à Luta Marajoara: transição de uma Arte Marcial Vernacular... 

Leonardo F. Coelho; Cristiano R. Antunes Barreira 317 

 

 

 

Independentemente da nomeação, o modo Vernacular de praticá-la 

persiste no arquipélago, sobretudo entre os vaqueiros que trabalham no 

campo e no fim do dia lutam como forma de diversão, competição, ou, como 

dizem, para se aquecerem antes de tomarem banho nas águas frias do rio. 

Já a prática de caráter mais esportivo está presente nas zonas povoadas da 

ilha, nos centros das pequenas cidades. Face a isso, esse texto adotará, 

daqui em diante, a convenção do termo “Agarrada” para se referir ao modo 

de se lutar como Arte Marcial Vernacular, deixando a “Luta Marajoara" para 

se referir ao modo de praticá-la enquanto Esporte de Combate. 

O torneio de Luta Marajoara de Cachoeira do Arari teve início em 

2002
5

. Além de ser o mais antigo, podemos assumir a tese de que o evento 

marca o início da institucionalização da LM. A Federação Paraense de Luta 

Marajoara e a Liga Brasil de Luta Marajoara têm suas fundações oficializadas 

recentemente, em 2020 e em 2021 respectivamente. Nessas duas décadas, 

a criação de regras esportivas da luta coincidiu com a realização de torneios 

regionais em Ponta de Pedras, Soure, Salvaterra e Cachoeira do Arari.  

Não é possível dissociar essa institucionalização – que oficializa o 

caráter esportivo desta modalidade, até então estritamente vernacular – 

desses torneios, principalmente aquele que acontece todo ano em 20 de 

janeiro, em Cachoeira do Arari. Se, a exemplo de tantas Artes Marciais, as 

origens da Agarrada se perdem nas brumas do passado, é bastante razoável 

supor que a gênese de sua institucionalização da Luta Marajoara como 

esporte de combate e, eventualmente, Arte Marcial Moderna, tenha como 

marco seminal o Torneio de Cachoeira do Arari em 2002.  

Isso não diminui, entretanto, a importância de outros acontecimentos 

e agentes no processo que trouxe a luta à visibilidade que tem hoje, como 

a repercussão nas festividades religiosas ou, mais recentemente, a ascensão 

e renome internacional de ilhéus em modalidades profissionais de combate, 

como o MMA (Iuri Marajó e Deiveson Figueiredo consagraram-se no UFC, 

onde o último foi campeão em 2020), sem desconsiderar também a inserção 

do ensino da luta na Base Nacional Comum Curricular ocorrido no ano de 

2018.  

                                       
5

 Contando com a organização de Dr. Nelson Calandrini, Família Araújo, Pio, Preto Melo, 

Romão, entre outros.  



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 311-334 

Da Agarrada à Luta Marajoara: transição de uma Arte Marcial Vernacular... 

Leonardo F. Coelho; Cristiano R. Antunes Barreira 318 

 

 

 

Esta pesquisa tem como objetivo, no vértice de observações 

participantes e produções intersubjetivas de relatos de experiência no 

campo do Combate Corporal, compreender elementos e vivências próprios 

ao processo de institucionalização da Agarrada para Luta Marajoara, por 

meio de uma investigação empírico-fenomenológica. 

 

Métodos 

Esse trabalho adota procedimentos etnográficos e entrevistas para 

produzir uma compreensão ampla dos contextos culturais da Luta 

Marajoara, assim como da sua objetividade prática e técnica. Trata-se de um 

estudo qualitativo, exploratório e descritivo, valendo-se de recursos teórico-

etnográficos, bem como de entrevistas semiestruturadas e em 

profundidade, utilizando da escuta suspensiva (Barreira, 2018), produzindo 

relatos de experiência de praticantes da Luta Marajoara e Agarrada.  

Esses relatos foram gravados e posteriormente transcritos, a fim de 

serem analisados comparativamente. As entrevistas foram transcritas e 

analisadas de acordo com a perspectiva fenomenológica. Abordando as 

práticas de Combates Corporais enquanto manifestação, a perspectiva geral 

adotada neste trabalho é a da arqueologia fenomenológica das culturas 

(Barreira, 2013a; Valério & Barreira, 2015). 

A pesquisa foi aprovada junto ao Comitê de Ética em Pesquisa (Nº do 

processo - CAAE: 57691616.0.0000.5659 - Número do Parecer: 3.100.332), 

por isso as identidades dos lutadores foram resguardadas. Diante disso, 

utilizou-se pseudônimos para os entrevistados de modo a evitar suas 

identificações.  A pesquisa foi realizada em Cachoeira do Arari, Ponta de 

Pedra e Soure, mas também com entrevistados de outras cidades da Ilha, 

como Salvaterra e Santa Cruz do Arari. Foram entrevistados 17 praticantes 

de Luta Marajoara; abaixo suas idades e tempo de prática: 

 

 

 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 311-334 

Da Agarrada à Luta Marajoara: transição de uma Arte Marcial Vernacular... 

Leonardo F. Coelho; Cristiano R. Antunes Barreira 319 

 

 

 

 

 

PSEUDÔNIMO IDADE 

ANOS DE 

PRÁTICA 

Paulo 72 anos 67 anos 

João 45 anos 40 anos 

Carlos 44 anos 35 anos 

José 40 anos 30 anos 

Francisco 38 anos 31 anos 

Antonio 36 anos 30 anos 

Roberto 36 anos 30 anos 

Leandro 40 anos 34 anos 

Walter 40 anos 10 anos 

Bruno 26 anos 17 anos 

Joana 38 anos 30 anos 

Flávio 65 anos 60 anos 

Vinicius 69 anos 62 anos 

Anderson  35 anos 30 anos 

Luis  42 anos  35 anos 

Jocimar 45 anos 40 anos 

Marcelo 43 anos 35 anos 

    Tabela 1. de informações dos entrevistados 

 

Foram realizadas entrevistas com pessoas que possuíam grande 

conhecimento sobre a cultura, a história e questões burocráticas, auxiliando 

na compreensão cultural da Luta Marajoara, todavia, estes não são mais 

praticantes dessa modalidade. Abaixo estão seus respectivos nomes, os 

quais autorizaram ser divulgados.  

 

 

 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 311-334 

Da Agarrada à Luta Marajoara: transição de uma Arte Marcial Vernacular... 

Leonardo F. Coelho; Cristiano R. Antunes Barreira 320 

 

 

 

 

NOME IDADE 

Leonardo Cordeiro Absolão 43 anos 

Lino Ramos 65 anos 

José Pio Gama Câmara 66 anos 

Dr. Nelson Calandrini 55 anos 

Tabela 2. de informações dos entrevistados públicos 

 

Procedimento 

No âmbito de um projeto maior, financiado pela FAPESP
6

, a primeira 

a ida à Ilha de Marajó foi realizada em janeiro de 2022, pelo segundo autor 

deste artigo. Assim foi despertado o interesse por uma tematização 

específica dessa luta regional. No decorrer daquele ano, foram transcritas 

as entrevistas realizadas. Em janeiro de 2023, foi realizada a segunda ida 

a campo na Ilha de Marajó, agora pelo primeiro autor. Durante a pesquisa 

de campo foi acompanhado a organização do torneio de Luta Marajoara de 

Cachoeira do Arari, no dia 20 de janeiro de 2022 e 2023, onde realizou-se 

a maior parte das entrevistas. Na primeira ida a campo foram realizadas 

entrevistas também em Soure, e na segunda ida a campo foram realizadas 

entrevistas em Ponta de Pedra. 

A literatura referente à escuta suspensiva problematiza a entrevista 

no registro da experiência intersubjetivamente vivida por pesquisador e 

entrevistado. O ato do pesquisador consiste em “chamar” o entrevistado à 

sua própria experiência, acessando seu estrato corporal – aquele que 

imprime o caráter afetivo, desfeito a uma tematização objetiva e realizada 

prontamente, mais íntimo de um fluxo em que as passagens de um 

acontecimento se sucedem, podendo ser recuperadas em uma fala narrativa 

em primeira pessoa. Havendo espaço intersubjetivo para uma fala assim, a 

                                       
6

 Os órgãos financiadores desempenharam papel importante na coleta, análise, 

interpretação dos dados e na redação do manuscrito. A contribuição de Cristiano Roque 

Antunes Barreira na redação deste artigo faz parte de um estudo apoiado pela Fundação de 

Amparo à Pesquisa do Estado de São Paulo (FAPESP), Bolsa nº 2019/11527-6. A contribuição 

de Leonardo Fernandes Coelho  na redação deste artigo faz parte de um estudo apoiado 

pela Fundação Coordenação de Aperfeiçoamento de Pessoal de Nível Superior (CAPES), 

processo 88887.826011/2023-00. 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 311-334 

Da Agarrada à Luta Marajoara: transição de uma Arte Marcial Vernacular... 

Leonardo F. Coelho; Cristiano R. Antunes Barreira 321 

 

 

 

experiência pré-reflexiva ganha condição de vir à tona em fala.  

O desafio é chegar às condições necessárias para o entrevistado 

conseguir dar-se conta da sua própria experiência vivida na esfera pré-

reflexiva, engendrando relatos de experiência cuja produção é 

intersubjetiva. A partilha de experiências motoras vivenciadas na 

observação participante abre um canal de acesso a estas experiências, 

evocando ganchos que podem ser usados pelo pesquisador em sua 

entrevista compreensiva.  

Afinal, como argumenta Barreira (2018), no momento da entrevista o 

pesquisador se envolve com os relatos, vivências e preenchimentos 

intuitivos provenientes da experiência do entrevistado. Nesse momento, 

realizar a escuta suspensiva significa liberar acessos, tanto em si como no 

entrevistado, no caso, o praticante da luta em questão. Através da escuta 

suspensiva é possível que o entrevistador acompanhe as vivências expostas 

do entrevistado, não somente que receba esses relatos, mas que acompanhe 

profundamente as situações que concebem a experiência exposta. 

Forma de análise dos resultados 

A pesquisa tem como objetivo a compreensão do processo de 

institucionalização da Agarrada para Luta Marajoara. Para tal, é necessário 

passar pela orientação natural, pertinente ao mundo concreto, onde a 

situação é percebida no todo e sem distinções rigorosas entre o que 

estrutura determinados fenômenos que nela ocorrem. Quando enfocamos 

determinados fenômenos – como o sentido da luta – é possível passar para 

a orientação que apreende os elementos vividos pelo lutador sem os quais 

a luta não existiria.  

Através da descrição de aspectos situacionais da modalidade, como a 

compreensão objetiva do contexto ambiental, normativo e social 

(observados na pesquisa de campo no contexto etnográfico, pertinente ao 

campo do Combate Corporal), passa-se à “extração” dos elementos dessas 

experiências que são determinantes para a existência do fenômeno. É 

necessário que os conhecimentos prévios sobre a modalidade sejam 

deixados em segundo plano, com o intuito de deixar o sentido da luta se 

manifestar pelo cruzamento intencional de relatos e observações 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 311-334 

Da Agarrada à Luta Marajoara: transição de uma Arte Marcial Vernacular... 

Leonardo F. Coelho; Cristiano R. Antunes Barreira 322 

 

 

 

etnográficas, sem interferências conceituais que já encaminhem os 

resultados para conclusões antecipadas.  

Na entrevista e na análise, assume-se a abertura ao modo como a luta 

aparece na intencionalidade do praticante marajoara, executando-se, assim, 

um trabalho de orientação fenomenológica (Barreira e Massimi, 2008), mas 

que, antes, passa pela orientação natural. Em resumo, o cruzamento 

intencional de relatos produzidos sob escuta suspensiva permite apreender 

e compreender elementos e vivências determinantes do processo de 

institucionalização da Agarrada à Luta Marajoara.  

 

Resultados e discussão 

Agarrada Vernacular 

Segundo Green (2012), nas AMV não existe um currículo estruturado 

pelo qual um iniciante avance progressivamente de suas habilidades básicas 

até as mais complexas. Através dos relatos de lutadores é possível designar 

a Agarrada como Vernacular, uma vez que, ao menos no modo mais 

disseminado e antigo de se praticar, não existe um roteiro de treino 

estipulado, mas sim um aprendizado que se dá na prática de combate, assim 

como pela observação e transmissão informal de conhecimentos: 

E aí tem um momento que passa a ter treinamento 

propriamente dito. O treinamento é lutar. Então, chega um 

momento específico… é qualquer hora, mais propriamente à 

tardinha, antes do banho. Mas aí é a prática, a luta, né? Não 

tem momento que ensinam ‘ah, é assim que se faz esse 

golpe!’. Na fazenda não, na fazenda esse cara já aprende 

naturalmente. Tu vai lutando. Continua sendo assim a prática. 

[...] Então, se reúne mais de cem homens, né? Aí um diz lá 

assim: ‘pô, vim de lá não era nem eu pra vim, era meu 

companheiro, mas eu pedi pra vim só pra lutar contigo, o 

senhor que sabe’. Já vão tirando sandália, tiram a camisa e já 

vão se engatando logo. Quem tá na plateia já tá aprendendo 

também.” (José) 

 Como nos conta outro lutador, a Agarrada era ensinada pelo seu pai, 

pela prática e pelos conselhos colhidos dos mais experientes:  



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 311-334 

Da Agarrada à Luta Marajoara: transição de uma Arte Marcial Vernacular... 

Leonardo F. Coelho; Cristiano R. Antunes Barreira 323 

 

 

 

“nosso ensinamento não era tipo: ‘você vem aqui e faz assim’. 

Não! Colocava os dois para lutar, ele observava e depois dizia: 

‘sabe por que você perdeu? Porque você não fez isso, começa 

a fazer isso’. Então ele deixava dar seguimento àquela 

brincadeira. Você não podia intervir, porque era uma 

brincadeira de amigos. Depois ele corrigia e a gente 

começava a decorar aquilo que ele falava e a gente aplicava 

no outro dia. Então já era um ensinamento natural dele.” 

(João) 

Como aponta Green (2012), às AMVs possuem uma função muito mais 

prática, carregando um peso cultural forte, próximas da necessidade de sua 

utilização funcional. Um dos praticantes cita como na vida de seu pai a luta 

era necessária na rotina de vaqueiro, a qual ele define como uma cultura 

mais bruta: 

“O meu pai foi criado por fazendeiros, ele já começou desde 

cedo a trabalhar[...] tirava leite, rachava lenha, então a cultura 

dele já foi mais bruta que a minha [...] e ele já teve que a 

aprender a lutar mesmo, lutando mesmo, era uma vida que 

exigia que lutasse.”  (João) 

Diante dos relatos é possível perceber que a modalidade foi aprendida 

de forma vernacular pelos lutadores, porém, ela passa atualmente por um 

processo de esportivização. Vale ressaltar que todos os entrevistados 

possuíam mais de 35 anos – exceto um, com 26 anos –, ou seja, esses 

lutadores aprenderam a modalidade quando criança no século XX, em um 

momento em que a Agarrada ainda não possuía caráter esportivizado. João 

relata: “levar para a arena e treinar, e treinar muito, para que se chegue 

dentro de um evento, ele esteja preparado para essa competição. Então, 

mudou do rústico para o novo”. 

Luta Marajoara e sua institucionalização 

“João” cita a diferença entre a Agarrada e a Luta Marajoara, durante 

seu atual processo de modernização: 

“A parte da mudança é isso, levar para a arena e treinar, e 

treinar muito, para que se chegue dentro de um evento, ele 

esteja preparado para essa competição. Então, mudou do 

rústico para o novo. Essa questão de regras que os jovens têm 

que acompanhar: hoje em dia existem regras, todo 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 311-334 

Da Agarrada à Luta Marajoara: transição de uma Arte Marcial Vernacular... 

Leonardo F. Coelho; Cristiano R. Antunes Barreira 324 

 

 

 

treinamento, toda luta, já se passa as regras, golpes 

diferentes que acabaram colocando dentro da luta, então o 

treinamento é completo” (João) 

Até o fim do século XX, não existia treinamento formalizado, com 

professores realizando aquecimento, treinos analíticos de golpes, passando 

golpes e parando a aula para explicações. O treinamento era na prática, se 

treinava lutando, normalmente o “treinador” era o pai, que passava o 

ensinamento depois da luta, ou falando sobre suas próprias lutas. Como 

quando José (30 anos) diz: “Já vão tirando sandália, tiram a camisa e já vão 

se engatando logo. Quem tá na plateia já tá aprendendo também.”. Porém, 

nos dias atuais, existem treinamentos por praticantes experientes e 

profissionais de educação física.  

Hoje existem treinos padronizados que seguem uma lógica 

desenvolvida pelos técnicos, alongamento, aquecimento, prática de golpe, 

lutas que são interrompidas a todo momento para instruções. Então existe 

uma diferença entre a Luta Marajoara do século XX, para a luta do século 

XXI. Uma dessas diferenças é o próprio nome da modalidade, que até o fim 

do século passado era mais conhecida por “Agarrada” e, gradativamente, foi 

sendo assumida como Luta Marajoara, atualmente a nomeação 

predominante na literatura e institucionalmente. Independentemente da 

nomeação, o modo Vernacular de praticá-la persiste no arquipélago, 

sobretudo entre os vaqueiros que trabalham no campo.  

Já a prática de caráter mais esportivo está presente nas zonas 

povoadas da ilha, nos centros de suas pequenas cidades. Face a isso, esse 

texto adotará, daqui em diante, a convenção do termo “Agarrada” para se 

referir ao modo de se lutar como Arte Marcial Vernacular, deixando a “Luta 

Marajoara" para se referir ao modo de praticá-la enquanto Esporte de 

Combate. Deve-se alertar, contudo, que a convenção aqui adotada não 

designa o uso necessário das expressões entre os ilhéus, mesmo que ela se 

baseie em certa predominância local. Esse tipo de prática Vernacular ainda 

existe entre os vaqueiros que trabalham no campo, e no fim do dia lutam 

como forma de diversão, competição, ou para se aquecerem antes de 

tomarem banho nas águas geladas do rio.  

Existe hoje o debate sobre mudanças de características da Agarrada, 

a transformando em outra modalidade. Presenciei discussões a respeito nas 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 311-334 

Da Agarrada à Luta Marajoara: transição de uma Arte Marcial Vernacular... 

Leonardo F. Coelho; Cristiano R. Antunes Barreira 325 

 

 

 

ruas de Cachoeira do Arari. César, liderança da Luta Marajoara que me 

recebeu em minha ida a Cachoeira, era responsável pelo torneio que iria 

acontecer no dia 20 de janeiro, durante as festividades de São Sebastião. 

Acompanhando-o pela cidade, tive a oportunidade de testemunhar o 

assunto ser objeto de conversações entre os moradores.  

Não apenas uma vez, César foi indagado sobre porque haveria tempo 

cronometrado nas lutas se na “Agarrada de verdade” nunca existiu limite de 

tempo, a luta só acabaria com as costas no chão. Ele foi questionado sobre 

porque podia tal golpe e porque não podia aquele golpe, ou sobre o porquê 

de a regra excluir pegadas típicas de outras cidades. Mesmo que existam 

Federações e Ligas, as normas que vem institucionalizando as lutas ainda 

são muito questionadas, principalmente por aqueles que expressam um 

enraizamento em costumes que são ameaçados pelas regras. Nesse sentido 

um dos entrevistados diz:  

“Foi tombado a festa de São Sebastião como patrimônio 

imaterial. Quando tomba a festa tudo que tá envolvido não 

pode ser mexido, os cara tão querendo mexer, botar outros 

traços dentro da luta. Não a luta marajoara é tombar e 

encostar a costa no chão, pé casado, nem mais nada. Então 

isso aí eu vou entrar com recurso, com base na lei. [...] Que a 

federação traga qualquer luta, não tem problema, mas que 

não venha mexer nas coisas originais, porque se perde 

culturalmente, o valor cultural vai embora [...] Não sou contra 

a Federação, mas que ela faça luta não usando o nome da luta 

agarrada nem  Marajoara e sim uma luta lá com outro nome. 

Porque estão se apropriando da agarrada em luta marajoara.” 

(Carlos). 

Esse processo de institucionalização é complexo, existem pessoas 

que defendem a permanência da Agarrada sem alterações, mas do outro 

lado, existe quem defenda que a luta necessita se adaptar aos novos 

tempos. Uma justificativa para isso é a percepção de que a prática estava 

cada vez mais perdendo adeptos. É o que nos relata Marcos, para quem, no 

início dos anos 2000: “Quando eu era moleque eu me lembro que tinha mais 

luta, o pessoal lutava mais.  



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 311-334 

Da Agarrada à Luta Marajoara: transição de uma Arte Marcial Vernacular... 

Leonardo F. Coelho; Cristiano R. Antunes Barreira 326 

 

 

 

Parece que tá acabando isso aí. Não vejo aquele pessoal”.
7

 Flávio, na 

contramão dos praticantes mais antigos da Agarrada, fala sobre o processo 

de esportivização da luta: “Tudo vai evoluindo, isso aí a gente não pode 

discordar não, porque tudo vai evoluindo, é normal as coisas mudarem. Tem 

pessoas que já vão lutar pra fora…” (Flávio, 63 anos). Ao mesmo tempo 

existe quem defenda que a Luta não deva ser alterada. Como o que é dito 

por Lucas “Foi tombado a festa de São Sebastião como patrimônio imaterial. 

Quando tomba a festa tudo que tá envolvido não pode ser mexido.” Pois 

segundo o entrevistado, isso acarretaria em uma perda cultural na 

modalidade. 

Antônio conta que, em sua juventude, os desafios de Luta Marajoara 

eram mais frequentes: “Hoje em dia não se vivencia luta marajoara mais, é 

só nos torneios. E não tem aquele desafio mais na rua, é muito difícil, né?” 

Ocorre aqui uma faceta importante do tensionamento que vem ocorrendo 

na transição da luta vernacular para a institucionalizada, com certa recusa 

ao jeito de vivê-la ou certa rejeição ao que está ameaçado de desaparecer: 

“E quando tem um desafio na rua sempre tu vai me ver lá, tu vai ver um dos 

meus irmãos:  a gente vai lutar mesmo!” 

Os praticantes antigos dizem “A agarrada não se treina, agarrada se 

luta”. A modalidade aparece como algo que está no sangue dos moradores 

da Ilha de Marajó. Após desavenças ocasionadas pelas normas em um 

torneio, diz Antônio que não se contém de participar novamente, mesmo 

tendo advertido que pararia:  “Disse que não, que eu não ia lutar mais lá, 

mas como eu gosto, eu sempre vou. Não tem jeito, tá no sangue.”. Para os 

ilhéus, a luta é parte da identidade dessa região, falando mais alto do que 

contrariedades e escolhas entre lutar ou não. Essa compreensão da luta 

como algo característico de quem nasce na ilha se faz presente em quase 

todas as entrevistas. O “Francisco” utiliza o termo “dom” para definir essa 

coisa que está no sangue: “Já tá no sangue a luta marajoara, é que a gente 

já nasce com aquele dom, não é preciso treinar.”.  

 

                                       

7

Foi através dessa percepção que surgiu a iniciativa de criar o primeiro torneio de Luta 

Marajoara, na cidade de Cachoeira do Arari.  



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 311-334 

Da Agarrada à Luta Marajoara: transição de uma Arte Marcial Vernacular... 

Leonardo F. Coelho; Cristiano R. Antunes Barreira 327 

 

 

 

Luta Marajoara versus Agarrada 

Como já exposto, os praticantes antigos dizem “A agarrada não se 

treina, agarrada se luta”. Nessa direção, Francisco (38 anos) diz: “Já tá no 

sangue a luta marajoara, é que a gente já nasce com aquele dom, não é 

preciso treinar.”, ou ainda no mesmo sentido Antônio (36 anos) diz: “Mas eu 

nunca treinei assim Luta Marajoara. Já está no sangue!”.  

Existe uma rejeição por parte dos praticantes mais antigos em relação 

a essa nova forma de lutar, com treinamentos e regras que antes não 

existiam. Estes não consideram essas mudanças como algo da luta, 

negando-se a aceitar as novas regras. Alguns golpes – a “enfincada” e a 

“recolhida” – eram com quedas que derrubavam o adversário de cabeça no 

chão, o que passou a ser proibido em todos os campeonatos, com a 

justificativa de segurança dos atletas. A preocupação da utilização desses 

golpes na luta surge diante de relatos de lesões ou até mesmo de mortes 

decorrentes deles: 

“Uma cena triste que aconteceu, que foi uma morte de um 

rapaz, [...] Eles estavam bebendo e de repente pediram para 

lutar. No momento que casaram para lutar, o rapaz carregou 

ele e soltou ele, e o rapaz deu com a cabeça no cimento e veio 

a falecer. [...] Por muito tempo ficou marcado isso na luta, 

para as pessoas terem cuidado ao jogar, para não ter esse 

tipo de lesões.” João 

A despeito de um trágico desfecho como esse, existem aqueles que 

defendem a existência desses golpes. Um dos entrevistados questiona a 

proibição da recolhida: “É isso a recolhida que chamavam. Esse é um que foi 

proibido, né? Mas..., mas por quê? Porque não tem, não tem motivo nenhum, 

né? A recolhida, é questão de ligeireza" (Pedro). O golpe “boi laranjeira” ou 

“boi-vaca”, é um exemplo, o qual foi retirado de alguns campeonatos, mas 

não de todos (o torneio de 2023 de Cachoeira do Arari permitiu o golpe): 

“Golpe que humilhava o oponente, pois quem o recebia era 

considerado ‘mole’, ‘fraco’ e ‘pouco esperto’ [...] Com o 

processo de esportivização e a preocupação de controle 

sobre a segurança das práticas, o golpe foi retirado e poucos 

o utilizam atualmente.” (Nunes et al., 2023, p. 07) 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 311-334 

Da Agarrada à Luta Marajoara: transição de uma Arte Marcial Vernacular... 

Leonardo F. Coelho; Cristiano R. Antunes Barreira 328 

 

 

 

Conforme Antunes et al. (2021), no I Fórum Paraense de Luta 

Marajoara um dos temas trazidos pelos pesquisadores e praticantes foi a 

tradição. Diferentes temas foram trabalhados pelos autores, como: história 

e gênese da modalidade, preservação da cultura, nomenclatura, religião, 

técnicas e outros. Existe uma grande preocupação com a institucionalização 

da luta e a mudança dessas tradições. 

 Pode-se supor a existência de uma inclinação de ler o contexto – a 

exemplo do que estaria implícito na preocupação de Green (2020) – com 

base na divisão entre uma autenticidade tradicional, refletindo uma cultura 

original (estática?) e a modernidade, esta última ameaçando, por meio da 

institucionalização (ou globalização, no termo empregado por Green), de 

distorcer a tradição, numa transformação que a extinga, impedindo sua 

preservação. Ainda que não tentemos retomar o longo e sinuoso debate 

acerca da “aculturação” de mão única implícita nessa dualidade, vale citar a 

posição nele assumida pelo antropólogo Marshal Sahlins, para quem: 

“Justamente por participarem de um processo global de aculturação, os 

povos "locais" continuam a se distinguir entre si pelos modos específicos 

como o fazem” (Sahlins, 1997, p. 57).  

Entre os praticantes mais velhos, é perceptível um descontentamento 

em relação às mudanças que a modalidade vem sofrendo nesse processo de 

esportivização. Pedro conta sobre aspectos da Luta Marajoara moderna e a 

compara com a Agarrada tradicional, numa comparação em que se enfatiza 

o que é realmente a Agarrada tradicional. Ainda observa que existem alguns 

poucos que lutam dessa forma, trabalhadores do campo, que não foram 

influenciados pela esportivização. No mesmo trecho, Pedro comenta sobre 

o fato de terem mudado por completo a cultura da luta: 

“Era tão rápido que tinha um rapaz que tombava o outro, né? 

Muito rápido. Mas hoje não tem nada disso. Agora já ficou 

diferente. Ainda tem dois ou três rapazes que lutam, que são 

de fazenda, que estão acostumados na luta, realmente a luta 

marajoara verdadeira. ‘Deixa eu pegar, sou esperto, só te 

defende daqui, dali, pula pro lado, pô’. Mas hoje o cara fica 

querendo segurar no braço... Não, não tinha nada disso. 

Agora eles já inventaram essas coisa aí, nós somos pessoas 

antigas, de fazenda, aqueles acostumados a lutar. Estava 

falando com um colega e olhando a luta, disse: “Rapaz 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 311-334 

Da Agarrada à Luta Marajoara: transição de uma Arte Marcial Vernacular... 

Leonardo F. Coelho; Cristiano R. Antunes Barreira 329 

 

 

 

mudaram totalmente a nossa cultura. Quem ensina a 

garotada hoje, acho que nunca lutou na vida dele.” 

 

Considerações finais 

Conhecer essas AMV’s não serve ao propósito de institucionalizá-las e 

modernizá-las, o que, de um ponto de vista antropológico, seria ameaçá-las de 

expropriação por um inadvertido projeto civilizacional
8

. No horizonte 

epistemológico aqui adotado, assume-se a necessidade de um estudo sobre 

alteridade (no registro de uma psicologia da cultura), manifesta em uma 

prática corporal no que se refere a seus correlatos de sentido e atitude 

(psicologia do esporte), valendo-se de uma perspectiva de análise que procura 

remontar as experiências vivenciais e fenômenos que estruturam a prática em 

seu contexto (arqueologia fenomenológica). Pertinente à área da Educação 

Física, essa característica não restrita a um domínio fechado de conhecimento 

disciplinar é um aspecto metodológico que os autores do relatório do ICM 

(International Centre of Martial Arts)
9

 acusam de faltar para a consolidação de 

conhecimentos nas artes marciais: “A carência de estudos interdisciplinares 

emaranhados com as complexidades em determinar a identidade das artes 

marciais tem contribuído para a incompletude das pesquisas existentes neste 

campo.” (Lee & Lauwaert, 2021, p.12, nossa tradução). Através do 

delineamento da identificação geral do objeto a partir dos relatos e ida a 

campo, é possível observar aspectos importantes para a compreensão da 

modalidade. Entre eles, sem dúvida, se destaca a possibilidade de acompanhar 

a transição desta luta de vernacular para institucionalizada que, associada às 

experiências dos praticantes mais antigos e dos atuais, ilustram diferenças 

fundamentais entre gerações.  

A compreensão dos fenômenos presentes na Luta Marajoara vem 

jogando luzes às tensões do processo de institucionalização da modalidade. 

Assim, enquanto no modo esportivizado de se praticar Luta Marajoara 

                                       
8

 Isso não contraria a relevância pedagógica de uma sistematização que permita o seu 

ensino nas escolas, como previsto pela Base Nacional Comum Curricular (BNCC), apenas 

sinaliza que não é esse o propósito ora assumido. 

9

ICM-UNESCO, International Centre of Martial Arts for Youth Development and Engagement. 

Tem como objetivo contribuir para o bem-estar e a coesão da humanidade através das artes 

marciais. 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 311-334 

Da Agarrada à Luta Marajoara: transição de uma Arte Marcial Vernacular... 

Leonardo F. Coelho; Cristiano R. Antunes Barreira 330 

 

 

 

podem ser evidenciados os meios usados para uma atuação interventiva e 

educativa na luta, o que é do interesse aplicado tanto em Educação Física 

como em Psicologia do Esporte; em relação à Agarrada tradicional, as 

compreensões do presente estudo são de interesse antropológico e de 

registro dos processos sociais pelos quais a luta passa hoje. A principal 

limitação deste estudo é ter contado com apenas uma praticante mulher, o 

que é compatível, embora indesejável (Channon, 2013; Telles, 2020), com 

a participação inferior delas na modalidade. 

 

 

 

 

Referências  

ALBERTO, D, P, S. OLIVEIRA, K, C, D.  É Folia Da Ilha, É Folia Do Santo 1: 

Turismo Cultural E A Festividade Do Glorioso São Sebastião De 

Cachoeira Do Arari – Ilha Do Marajó/ Pará. Cultur – Revista De Cultura 

E Turismo. N. 02, 2009. 

ALMEIDA, A. SUASSUNA, D. Uma análise dos jogos dos povos indígenas. 

Artigos Originais. , Porto Alegre, v. 16, n. 04, p. 53-71. 2010. 

ANTUNES, M, M. CAMPOS, I, S, L. COSWING, V, S. PINHEIRO, C, J, B. 

Fórum De Luta Marajoara: A Carta De Belém. Conexões, Campinas: Sp, 

V. 19, E021042., 2021. 

BARREIRA, C. R. A. L´essence du combat: une approche 

phénoménologique des arts martiaux et sports de combat dans sa 

dimension éthique. In: Frédéric Heuser; André Touboul; André Terrisse. 

(Org.). Ethique, Sport de Combat & Arts Martiaux. 1ed.Toulouse: 

Presses de l´Université de Toulose 1 Capitole, 2013, v. , p. 277-292., 

2013a. 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 311-334 

Da Agarrada à Luta Marajoara: transição de uma Arte Marcial Vernacular... 

Leonardo F. Coelho; Cristiano R. Antunes Barreira 331 

 

 

 

BARREIRA, C. R. A. The essences of martial arts and corporal fighting: 

A classical phenomenological analysis (IF 1.5). Archives of Budo, v. 13, 

p. 351-376., 2017. 

BARREIRA, C. R. A. Escuta suspensiva. In: V Seminário Internacional de 

Pesquisa e Estudos Qualitativos, Foz do Iguaçu. Anais do V Seminário 

Internacional de Pesquisa e Estudos Qualitativos: Pesquisa Qualitativa 

na Educação e na Ciência em Debate. Foz do Iguaçu: UNIOESTE. v. 1. p. 

1-12, 2018. 

BARREIRA, C. R. A. Bushido, budô e a origem das artes marciais 

modernas: por uma teoria do combate corporal. In: Sérgio Luiz Carlos 

dos Santos. (Org.). Bushido e Artes Marciais: contribuições para a 

Educação contemporânea. (pp. 195-214). Curitiba: Editora CRV, 2019a 

BARREIRA, C.R.A.  From phenomenology to a theory of corporal combat 

and martial arts. Revista de Artes Marciales Asiáticas, 14(2s), 64-67. 

2019B doi:http://dx.doi.org/10.18002/rama.v14i2s.6002 

BARREIRA, C.R.A e MASSIMI, M. O combate subtrativo: a espiritualidade 

do esvaziamento como norte da filosofia corporal no Karate-Do. 

Psicologia-Reflexao e Critica, v. 21, p. 283-292., 2008. 

BRASIL. Instituto Do Patrimônio Histórico E Artístico Nacional - Iphan. 

Dossiê Do Levantamento Preliminar Das Manifestações Culturais Da 

Ilha Do Marajó - Inrc Marajó. Belém: Iphan, 2007..  

COELHO, L, F; BARREIRA, C, R, A. Transições combativas entre luta, 

briga e brincadeira: fronteiras fenomenológicas na Luta Greco-romana. 

Revista Brasileira de Psicologia do Esporte, Brasília, v.10, n° 2, setembro 

2020. 

FIGUEIREDO, A. The object of study in martial arts and combat sports 

research – Contributions to a complex whole. In: Cynarski, W. (Org). 

Martial Arts and Combat Sports – Humanistic Outlook. Rzeszów: 

Wydawnictwo Uniwersytetu Rzeszowskiego, pp. 20-34., 2009. 

http://dx.doi.org/10.18002/rama.v14i2s.6002


Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 311-334 

Da Agarrada à Luta Marajoara: transição de uma Arte Marcial Vernacular... 

Leonardo F. Coelho; Cristiano R. Antunes Barreira 332 

 

 

 

GREEN, T. A. Sick hands and sweet moves: aesthetic dimensions of a 

vernacular martial art. Journal of American Folklore, 125(497), 286–

303., 2012. 

GREEN, T. A. Vernacular Martial Arts: Culture, Continuity, and Combat. 

In: Park, S. & Ryu, S. Traditional Martial Arts As Intangible Cultural 

Heritage. Ghungju-si: ICHCAP, ICM, pp. 230-240., 2020.  

GOMES, F. J. C. Psicologia Da Luta Marajoara: Aproximações A Partir Do 

Primeiro Campeonato Estadual. Anais...Conbipe. Xi Congresso 

Internacional DE Psicologia do Esportee Exercício. Rio De Janeiro., 

2022. 

LEE, K.; LAUWAERT, N. World Martial Arts: Towards a global overview. 

International Centre of Martial Arts for Youth Development and 

Engagement under the auspices of UNESCO (ICM): Chungju, 2021. 

MARTÍNKOVÁ I., & PARRY, J. Martial categories: clarification and 

classification. Journal of Philosophy of Sport, 43(1): 1-20. 

Doi:10.1080/00948705.2015.1038829, 2015.  

MENDES. M, S, R. Xondaro – uma etnografia do mito e da dança guarani 

como linguagens étnicas. Dissertação (Dissertação de Mestrado).  

Universidade do Sul de Santa Catarina, 2006. 

SAHLINS, Marshall. O “pessimismo sentimental” e a experiência 

etnográfica: por que a cultura não é um “objeto” em via de extinção 

(Parte I). Mana, 3(1), 41-73 https://doi.org/10.1590/S0104-

93131997000100002, 1997. 

SÁNCHEZ, García, R. & MALCOM, D. Decivilizing, civilizing or 

informalizing? The international development of Mixed Martial Arts. 

International Review of Sociology of Sport, 45(39), 39-58., 2010. Doi: 

10.1177/1012690209352392 

SANTOS, C, A, F. GOMES, C, R. FREITAS, R, G. Luta Marajoara: lugar ou 

não lugar no currículo de uma IES pública do estado do Pará.Rev. 

Motrivivência. vol.32 no.61 Florianópolis  2020  Epub 01-Jan-2020 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 311-334 

Da Agarrada à Luta Marajoara: transição de uma Arte Marcial Vernacular... 

Leonardo F. Coelho; Cristiano R. Antunes Barreira 333 

 

 

 

SANTOS, C, A; FREITAS, G, R. Luta marajoara e memória: práticas 

“esquecidas” na educação física escolar em Soure-Marajó. Caderno de 

Educação Física e Esporte. [v. 16 | n. 1 | p. 57-67, 2018. 

SEABRA, J, P. CAMPOS, Í, S, L. ANTUNES, M, M. Luta Marajoara: Uma 

Perspectiva a partir dapercepção do atleta. Revista Valore, Volta 

Redonda, 5, e-5024., 2020. 

TELLES, T. Fighting and leaving no one behind: promoting engagement 

in combat practices through phenomenology. Journal of Martial Arts 

Research, 3(3), 1-11., 2020. Doi : 10.15495/ojs_25678221_33_127  

VALENTE, F.L.A; GOVEIA, J.C; PINTO, G.M.C. & VARGAS, L.M. Estudo 

sobre Huka-huka: uma luta de matriz indígena brasileira. Caderno de 

Educação Física e Esporte, 20, e-28608., 2022.  

VALÉRIO, P.H.M.; BARREIRA, C. R. A.. 'Arqueologia fenomenológica, 

fenomenologia genética e psicologia: Rumo à gênese das 

manifestações culturais.'. Psicologia USP (Impresso), v. 26, p. 430-440, 

2015. 

 

 

 

 

 

Leonardo Fernandes Coelho 
Técnico em Administração pelo IFRS. Possui experiência como Pesquisador Junior 

do CNPq na área de Ciências Humanas, com ênfase em História da Educação entre 

os anos de 2013-2015. Possui graduação em Educação Física - Ênfase em Esporte 

pela Universidade de São Paulo (2022) e Mestrado pela Universidade de São Paulo, 

atuando principalmente nos seguintes temas: Luta Greco-romana, Psicologia do 

Esporte, Fenomenologia, Luta Marajoara, Esporte de Combate, Artes Marciais e 

Artes Marciais Vernaculares. 

E-mail: leonardof.coelho@usp.br  

Currículo lattes: http://lattes.cnpq.br/4108596764429915  
 

 

 

 

mailto:leonardof.coelho@usp.br
http://lattes.cnpq.br/4108596764429915


Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 311-334 

Da Agarrada à Luta Marajoara: transição de uma Arte Marcial Vernacular... 

Leonardo F. Coelho; Cristiano R. Antunes Barreira 334 

 

 

 

 

 

Cristiano Roque Antunes Barreira 
Doutor em Psicologia pela Faculdade de Filosofia Ciências e Letras de Ribeirão 

Preto - USP (2004) com estágio pela Università Lateranense (Roma) e Université de 

la Sorbonne (Paris). Bacharel e Licenciado em Psicologia (1999) e formação de 

psicólogo (2000) pela Faculdade de Filosofia Ciências e Letras de Ribeirão Preto – 

USP. Atualmente é professor da Universidade de São Paulo, na Escola de Educação 

Física e Esporte de Ribeirão Preto (EEFERP-USP) e nos Programas de Pós-graduação 

em Psicologia (FFCLRP-USP) e Educação Física (EEFERP-USP). Foi Professor Visitante 

na Universidade de Bordeaux em 2019 (Programa ERASMUS) e Pesquisador 

Visitante na Universidade Paris-Cité (2022). Foi Diretor da EEFERP/USP (08/2017 à 

08/2021). Coordenador do CEP (Comitê de Ética em Pesquisa) da EEFERP-USP 

(08/2022 a 07/2023). Presidiu a ABRAPESP - Associação Brasileira de Psicologia do 

Esporte (11/2017-11/2019). 

E-mail: crisroba@usp.br  

Currículo lattes: http://lattes.cnpq.br/0950284422406923  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Recebido para publicação em novembro de 2024. 

Aprovado para publicação em fevereiro de 2025. 

mailto:crisroba@usp.br
http://lattes.cnpq.br/0950284422406923


Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 335-354 

 
 

 

Atravessando os rios da Amazônia na 

construção de conhecimento sobre a 

cultura e a luta marajoara 

Crossing the rivers of the amazon in building 

knowledge about marajoara culture and struggle 

 

Atravesando los ríos del amazonas em la 

construcción del conocimiento sobre la cultura y la 

lucha marajoara 

 

Delson Eduardo da Silva Mendes 

Universidade do Estado do Pará 

delsonmendes01@gmail.com  

 

Resumo: O ensaio acadêmico que apresentamos, se refere a um 

recorte da pesquisa de doutorado em andamento, que tematiza a 

Luta Marajoara como manifestação cultural na Amazônia. Tem como 

foco de investigação o esporte tradicional, o caboclo marajoara, os 

conteúdos históricos da cultura corporal, na busca de compreender 

como esta prática corporal vem sendo tratada em nossa sociedade. 

Também pretende contribuir para a visibilidade das informações e 

conhecimentos que se fazem presentes na Amazônia e no 

Arquipélago do Marajó, espaços geográficos e históricos que, ao 

longo da história, sofrem as tensões dos processos políticos, 

econômicos, sociais e educacionais. O conteúdo lutas é aqui 

concebido como produto cultural e, a partir de estudo teórico-

bibliográfico de cunho qualitativo, o objetivo é apresentar algumas 

reflexões iniciais acerca da Luta Marajoara enquanto manifestação 

da cultura (corporal) amazônida.  

Palavras-chave: Luta marajoara. Cultura corporal. Cultura 

Amazônida. Cultura Marajoara. Amazônia/marajoara.  

mailto:delsonmendes01@gmail.com


Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 335-354 

Revista Territorial. ISSN: 2317-0360 

 

 

 

Abstract: The academic essay we present refers to a segment of an 

ongoing doctoral research that focuses on Marajoara Struggle as a 

cultural manifestation in the Amazon. It investigates traditional 

sports, the Marajoara caboclo, and the historical aspects of bodily 

culture, aiming to comprehend how this bodily practice is treated in 

our society. It also aims to contribute to the visibility of information 

and knowledge present in the Amazon and the Marajó Archipelago, 

geographic and historical spaces that, throughout history, have 

experienced tensions from political, economic, social, and 

educational processes. The content of struggles is conceived here as 

a cultural product, and through a qualitative theoretical-

bibliographic study, the goal is to present some initial reflections on 

Marajoara Struggle as a manifestation of Amazonian (bodily) culture. 

Keywords: Marajoara fight. Body culture. Amazonian Culture. Marajoara 

culture. Amazonia/Marajoara. 
 

Resumén: La ensayo académico que presentamos se refiere a un 

recorte de la investigación de doctorado en curso que tematiza la 

Luta Marajoara como manifestación cultural en la Amazonia. Tiene 

como foco de investigación el deporte tradicional, el caboclo 

marajoara, los contenidos históricos de la cultura corporal, con el 

objetivo de compreder cómo esta práctica corporal ha sido tratada 

en nuestra sociedad. También pretende contribuir a la visibilidadde 

la información y conocimientos presentes en la Amazoniay el 

archipiélago de Marajó, espacios geográficos e históricos que, a lo 

largo de la historia, han experimentado tensiones en los procesos 

políticos, económicos, sociales y educativos. El contenido de las 

luchas se concibe aquí como un producto cultural y, a través de un 

estudio teórico-bibliográfico cualitativo, el objetivo es presentar 

algunas reflexiones iniciales sobre la Luta Marajoara como 

manifestación de la cultura (corporal) amazónica. 

Palabras clave: Pelea de Marajoara. Cultivo corporal. Cultura Amazónica. 

Cultura Marajoara. Amazonia Marajoara. 

 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 335-354 

Atravessando os rios da Amazônia na construção de conhecimento sobre a cultura... 

Delson Eduardo da Silva Mendes 337 

 

 

 

Introdução 

A Amazônia é uma região que se caracteriza por ser heterogênea, com 

um processo cultural milenar com seus caminhos desconhecidos, exóticos, 

cheios de encantos com suas riquezas naturais e cobiçada universalmente 

por suas riquezas minerais. Espaço geográfico, localizado distante dos 

grandes centros urbanos brasileiros economicamente privilegiados, fato 

que proporciona um antagonismo que acentua as desigualdades sociais, 

políticas e econômicas, interferindo, acentuadamente, no processo de 

desenvolvimento de sua população. Araújo (2014, p,114) ao referendar o 

contexto histórico contraditório amazônico nos diz que; 

A história particular da Amazonia e uma história que não 

pode ser compreendida sem críticas. Pensar sobre sua 

diversidade e as produções construídas de seus povos, é ter 

que reconhecer que estas só podem ser entendidas em 

relação com a história de exploração da diversidade de seus 

recursos naturais e populações humanas. 

 Apresentando predicados de valorização e riqueza a realidade 

amazônica é constituída de adversidades, uma vez que que são poucas e 

precárias as políticas públicas na região comprometendo a educação, a 

saúde e a qualidade de vida do caboclo e da cabocla amazônida. A Amazônia 

situada de forma abissal dos grandes centros hegemônicos, historicamente 

e economicamente mais privilegiados, proporciona um antagonismo que 

acentua as desigualdades sociais, políticas e econômicas interferindo 

acentuadamente no processo de desenvolvimento amazônico (Ribeiro, 

2006).  

O mais grave é que esse abismo não conduz a conflitos 

tendentes a transpô-lo,porque se cristalizam num modus 

vivendi que aparta os ricos dos pobres, como se fossem 

castas e guetos. Os privilegiados simplesmente se isolam 

numa barreira de indiferença para com a s na dos pobres, 

cuja miséria repugnante procuram ignorar ou ocultar numa 

espécie de miopia social, que perpetua a alternidade. O 

povo-massa, sofrido e perplexo, vê a ordem social como 

um sistema sagrado que privilegia uma minoria 

contemplada por Deus, à qual tudo é consentido e 

concedido. Inclusive o dom de serem, às vezes, dadivosos, 

mas sempre frios e perversos e, invariavelmente, 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 335-354 

Atravessando os rios da Amazônia na construção de conhecimento sobre a cultura... 

Delson Eduardo da Silva Mendes 338 

 

 

 

imprevisíveis. Essa alternidade só se potencializou 

dinamicamente nas lutas seculares dos índios e dos negros 

contra a escravidão. (Idem, p.24).  

Contudo o que se apresenta de mais problemático além da 

expropriação cultural é a expropriação de cidadania, pois um número 

grande de amazônidas não possuem legalidade perante a sociedade e ao 

Estado visto que são exauridos de documentos como certidão de idade, 

carteira de identidade, título de eleitor entre outros. Tal conjuntura de 

características contribui para uma letargia sócio – cultural.   

Navegando pelo curso de discernimento sobre problemas e o 

processo de estagnação e até mesmo o segmento de invisibilidade que o 

homem e da mulher amazônida enfrentam e se constituem, citamos o 

aporte teórico de Loureiro (2015, p.21) 

A Amazônia pode ser vista como um vasto sinal de problemas 

perspectivas e dilemas; a dialética sociedade natureza, desde 

os tempos primordiais; o contraponto nativo e o colonizador 

a região como um momento indispensável ou marginal da 

nação; o impasse território e fronteiras; o tráfico e o 

narcotráfico; a biodiversidade e a dizimação das espécies a 

realidade geoistórica e a utopia; a exuberância da natureza e 

a sua ruína; a mitologia indígena e a sua visão de mundo; 

enigmas do mundo nascido no Novo Mundo.  

O permanente esquecimento da população que vivem entre rios, 

arvores e igarapés, influencia diretamente no modo de vida do homem e da 

mulher amazônica em que seu conhecimento, sua forma de vida, seus 

elementos culturais tornam-se invisíveis aos olhares da cultura erudita. 

Embora sendo tema de relevância para desvelamentos de aspectos culturais, 

sociais, econômicos e políticos das sociedades em que as práticas corporais 

se inserem, o esporte tradicional assim como outras culturas populares não 

têm sido amplamente, contempladas com políticas públicas voltadas para o 

esporte tradicional e cultural. Fato enfatizado por Marin (2015, p.11) 

O Brasil apresenta poucas políticas nacionais e/ou estaduais 

em torno dos jogos autóctones e tradicionais, principalmente 

se levarmos em consideração a expressiva história cultural, 

que reúne a mistura de elementos de diferentes povos 

africanos, indígenas, europeus, orientais. 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 335-354 

Atravessando os rios da Amazônia na construção de conhecimento sobre a cultura... 

Delson Eduardo da Silva Mendes 339 

 

 

 

Essa forma descompromissada dos administradores de incentivar e 

organizar uma prática esportiva que culturalmente e raiz do caboclo e da 

cabocla marajoara, leva ao desconhecimento e pouca difusão de esportes 

tradicionais dos povos da Amazônia, contribuindo para a desestimulação e 

por consequência convergindo para um processo de desconhecimento da 

contribuição que a luta marajoara proporciona no processo cultural e 

educacional no arquipélago do Marajó.  

Pode-se dizer que essa indiferença ou falta de interesse nas questões 

esportivas vide luta marajoara, ocorra porque historicamente a atenção às 

populações menos beneficiadas economicamente distinguiu-se pelo caráter 

assistencialista das ações implementadas pelas políticas públicas. Estes 

posicionamentos e atitudes desconsideram que o comportamento e o 

desenvolvimento material, econômico e cultural de determinadas populações 

estão relacionados com as necessidades e modo de vida de cada povo.  

Apontando uma analogia sobre a carência de políticas públicas 

voltadas para o aparato organizacional de ações esportivas do povo da 

floresta, temos o segmento da ausência do conteúdo Lutas no contexto 

educacional, seja a expressão corporal das Lutas consolidadas no universo 

dos esportes, seja a expressão corporal do esporte vivenciado em locais de 

identidade cultural. Justificando esse aparato de ausência conteudista SO 

(2020, p.21) Expressa que; 

Outro fator que contribui com a exclusão do conteúdo Lutas 

nas aulas de Educação Física é a ausência de disciplinas 

especificas nos cursos de formação inicial para professores. 

Quando existentes, na maioria das vezes são ministradas por 

docentes que foram ou ainda são praticantes de alguma 

modalidade de Luta, sem a necessidade de ser um 

pesquisador ou estudioso sobre o ensino das Lutas na escola. 

Em relação as colocações de SO (2020), acrescentaríamos que tanto 

nas instituições de nível superior quanto nas instituições escolares de nível 

básico, o professor de Lutas faz a aplicabilidade somente do conteúdo que 

compõe a especificidade de sua modalidade de Luta. 

Em sequência as apresentações do contexto amazônico, com 

características ímpar, acomoda-se o Arquipélago do Marajó,   que  se 

classifica como o maior arquipélago flúvio-marítimo do mundo, com uma 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 335-354 

Atravessando os rios da Amazônia na construção de conhecimento sobre a cultura... 

Delson Eduardo da Silva Mendes 340 

 

 

 

área de aproximadamente 40.100 km e se dividi pelo Marajó das Florestas, 

nos municípios de São Sebastião da Boa Vista, Curralinho, Bagre, Portel, 

Melgaço, Breves, Oeiras, Anajás, Afuá e Gurupá, e em sua porção oriental, 

constitui-se pelo Marajó dos Campos, nos municípios de Chaves, Soure, 

Salvaterra, Cachoeira do Arari, Santa Cruz do Arari, Muaná e Ponta de 

Pedras(Sarraf, 2012). 

O Marajó com sua cultura diversificada, criação bubalina, Queijo e 

cavalo marajoara, culinária exótica, festas religiosas especificas da 

comunidade e com maior ênfase se destaca no acervo cultural marajoara, a 

Luta Marajoara, prática dotada de valor histórico, antropológico, social, 

esportivo e educacional. Reconhecida pela Assembleia Legislativa do Estado 

do Pará (ALEPA) como patrimônio cultural de natureza imaterial do Estado 

do Pará pelo seu valor histórico, antropológico, sócio cultural e esportivo.  

A expressão corporal da pratica esportiva de combate na luta 

marajoara se caracterizam pelo confronto entre dois lutadores que 

objetivam derrubar seu oponente de costas no chão. Essa prática centenária, 

que é repassada de geração a geração, ocorre nas areias das praias, em 

regiões ribeirinhas, na terra, na grama, nas muínhas
1

 ou na lama existente 

dentro dos currais das fazendas.  

Localmente a luta também e conhecida como lambuzada e agarrada 

marajoara que faz alusão à ação de sujar as costas do oponente com a lama 

do curral, lançando-o com o dorso nesse terreno. Para isso, são utilizados 

recursos como agarrar, puxar, empurrar, desequilibrar e projetar o lutador, 

em relação aos nomes dos fundamentos técnicos do esporte fazem 

referência as peculiaridades da cultura local, como cabeçada, lambada, 

calçada, desgalhada, boi laranjeira, rasteira, espalhada, recalcada, baiana, 

escora e gratuita (Antuneset al., 2021). 

A partir desses apontamentos sobre a comarca marajoara e sua 

cultura, enquanto educador, e pautado em experiências acadêmicas pelos 

rios da Amazônia, é que estamos navegando e edificando o estudo sobre a 

luta marajoara, territorialmente e no Marajó dos campos que se apresenta 

com amplitude e sequencia as ações corporais do esporte de cunho 

                                       
1

Muinhas são espaços aterrados com pó ou serragem de madeira utilizados para práticas 

esportivas na região marajoara. 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 335-354 

Atravessando os rios da Amazônia na construção de conhecimento sobre a cultura... 

Delson Eduardo da Silva Mendes 341 

 

 

 

tradicional, tanto em forma de lazer quanto em forma de competição 

institucionalizada com regras determinadas pelos organizadores dos 

festivais esportivos.   

Seguindo o protótipo e a conjetura do estudo atrelado ao conteúdo 

presente na literatura, podemos escrever que os elementos construídos 

promovem a convergência entre a história da cultura da sociedade, em 

múltiplas dimensões como campo de conhecimento. Nesse sentido a Luta 

Marajoara como fenômeno social passa a ser estudada e apreendida 

localmente, porém não pode se desligar da totalidade histórica e geográfica, 

visto que tempo e espaço se completam na perspectiva do desenvolvimento 

social e cultural de determinada sociedade (Ramos, 2010).  

 Diante dessa situação de dificuldades e precária produtividade 

teórica relacionada aos esportes tradicionais e tendo em vista sua 

penetração e influência na comunidade marajoara, estamos edificando o 

estudo sobre a Luta Marajoara e, principalmente, respondendo as arguições 

primeiras relacionadas ao tema, e na valorização da largada em busca de 

conhecimento cientifico e da consolidação do contexto explanado acima, 

apoiamo-nos em Bachelard (2006) o qual escreve que todo conhecimento é 

uma resposta a uma questão. Se não houver questão não pode haver 

conhecimento cientifico. Pois nada é natural. Nada é dado, tudo e 

construído.   

E a construção de nosso arquétipo acadêmico inicia-se com esse 

artigo que versa sobre o contato inicial com o lócus da pesquisa ao 

vivenciarmos de forma observacional a realidade em que se constitui 

eventos esportivos, com vistas ao clareamento do trabalho acadêmico, 

apresentando como objetivo geral de Expor a Luta Marajoara através do 

método observacional, na perspectiva de contribuição para uma valorização 

significativa da cultura marajoara perante os conceitos educacionais, 

conceitos de motricidade humana e conceitos esportivos. Até porque a 

historicidade da cultura corporal não e inata ela e construída de acordo com 

o processo histórico da humanidade em determinadas épocas como 

resultado a estímulos, desafios e necessidades humanas (Coletivo de 

Autores,2012). 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 335-354 

Atravessando os rios da Amazônia na construção de conhecimento sobre a cultura... 

Delson Eduardo da Silva Mendes 342 

 

 

 

Sintetizando, deste modo ao procurarmos entender a composição 

biográfica social e cultural de determinada realidade devemos 

primeiramente buscar identificar seus sistemas organizacionais. Mas para 

que isso possa ser fundamentado, necessário se faz ter o ser humano como 

sujeito de capacitação e transmissão de cultura, pois o cultural compreende 

todo um complexo, em que estão incluídos conhecimentos, crenças, artes, 

moral, leis, costumes, capacidades e hábitos dos homens no seu habitat 

natural (Ramos, 2010). 

Na edificação dos dados e no aguardo dos resultados, acreditamos na 

possibilidade de avanço nas ações educacionais, esportivas e culturais 

capazes de estimular o desenvolvimento do esporte de cunho tradicional no 

processo ensino-aprendizagem dos educandos. E também visualizamos a 

relevância do estudo na medida em que ao ser desenvolvido dentro de uma 

área com contornos de abandono, político, social e econômico poderá trazer 

perspectivas para novos enfoques no campo educacional, esportivo e 

cultural. 

 

Características do lócus da pesquisa 

O Arquipélago do Marajó se constitui por aproximadamente duas mil 

ilhas, com suas diversidades e particularidades culturais. É importante que 

o seu espaço geográfico seja observado por pesquisadores na busca de 

elucidações de problemas, objetivando o acesso a caminhos até então 

desconhecidos, buscando aparatos teóricos e práticos em um contexto com 

predominantes diferenças de realidade, como os rios, os igarapés, a flora, a 

fauna, as festividades religiosas e culturais, a linguagem, a história, a 

geografia, a cultura entre tantos elementos que se constituem como 

patrimônio pessoal e social do caboclo e da cabocla marajoara. A Descrição 

geográfica que é enfatizada por Sarraf (2018, p. 64-65) 

Os 50 mil quilômetros quadrados estão distribuídos em 

regiões de campos naturais, zonas de matas, praias, rios e 

mar, que dão espaços a cidades, vilas, fazendas, povoados, 

retiros, casas distribuídas irregularmente em longos espaços 

de rios, florestas, beira de estradas, em profunda conexão 

com o Maranhão, Belém, Macapá, Guiana Francesa, Caribe, 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 335-354 

Atravessando os rios da Amazônia na construção de conhecimento sobre a cultura... 

Delson Eduardo da Silva Mendes 343 

 

 

 

municípios paraenses, outras regiões brasileiras, sem 

esquecer intercâmbios com o mundo, seja por meio de 

navios, balsas ou outras embarcações de grande porte que 

circulam pela região, seja em entradas e saídas de 

estrangeiros e moradores da região ou por meio do uso de 

novas tecnologias capazes de conectar os Marajós com o 

planeta.  

É fato que, apesar de todo o aparato sociocultural marajoara e 

amazônida que, teoricamente, encanta quem dele se aproxima, ao se 

realizar olhares mais aprofundados sobre este contexto, provavelmente as 

respostas obtidas poderão contrariar as impressões de otimismo. Isso se 

explica porque as políticas públicas não vislumbram a atenção devida ao 

povo marajoara, produzindo um permanente esquecimento e/ou um 

atendimento precário nas áreas da saúde, da educação, da segurança 

pública, do lazer entre outros. Loureiro (2015 p.53) reproduz as ausências 

de ações públicas em seu trabalho acadêmico escrevendo que; 

Ainda como consequência da estratificação econômica e da 

marginalização social de amplas faixas da população 

brasileira as quais é cerceado no todo em parte o acesso à 

cultura considerada erudita civilizada a educação formal mais 

estruturada e a outros bancos culturais os caboclos da 

Amazônia mesmo nas cidades mantêm a medida do possível 

sua cultura, está de um lado é marginalizada ou ignorada 

pelos poderes públicos tomadas sob a condição de uma 

subcultura de outro lado a interdição de participação nos 

âmbitos da cultura de origem européia Americana 

considerada superior propiciou a expansão da cultura 

Cabocla entre os segmentos mais pobres da população da 

cidade. 

Com a presença de disparidades dentro do próprio contexto 

marajoara, com regiões apresentando frequência acentuada de turistas, 

conhecidas nacional e internacionalmente, passa-se a impressão de que a 

ilha do Marajó se resume apenas ao Marajó dos Campos. O modo como o 

Marajó é apresentado na mídia e nos livros didáticos contribui para que o 

próprio povo paraense também vislumbre a ilha marajoara como se existisse 

apenas o espaço geográfico do marajó ocidental, desconhecendo por 

completo que existe vida, cultura, homens e mulheres que vivem às 

margens dos rios e das florestas, na ilha e no arquipélago do Marajó. Essa 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 335-354 

Atravessando os rios da Amazônia na construção de conhecimento sobre a cultura... 

Delson Eduardo da Silva Mendes 344 

 

 

 

relação de desconhecimento geográfico e cultural Marajó é apresentada por 

Cristo (2007 p.15-16), em sua dissertação de mestrado: 

Na verdade, o conceito de Marajó que “aprendi” na geografia 

do mapa do Pará e que possuía até, então, era equivocado. 

Um local longínquo, uma pequena porção de terra, uma ilha 

localizada muito distante do continente, separada na parte 

superior do mapa do Estado. Certamente, sabia que o Marajó 

não era essa ilha dos livros didáticos, com esse nômade, mas 

para mim o arquipélago marajoara continuava muito distante, 

possuía um pequeno número de habitantes, praias e muitos 

búfalos, pois ao se tratar de Marajó, quase sempre há uma 

associação a este animal. E eu desconhecia a geografia e os 

aspectos sociais, econômicos, políticos e culturais do 

arquipélago. Este episódio me leva a alguns 

questionamentos: como a geografia tem sido entendida e 

“mal-entendida”, em nossas escolas? Quantas crianças, jovens 

e adultos nas instituições educacionais continuam a aprender 

e a desenhar o mapa do Pará sem saber da geografia, da 

regionalidade, da cultura, dos saberes, dos aspectos sócio-

políticos e educacionais do Marajó? Quanta cultura, quantos 

saberes negados? Quantas vozes silenciadas nos currículos 

escolares?  

Após a exposição de alguns dos predicados presentes no Marajó, na 

perspectiva de dissipar dúvidas, observar e organizar ideias e de realizar 

uma reflexão sobre a cultura marajoara em consonância com a vivência 

acadêmica, por meio de autores que versam sobre a relação entre a 

educação, a cultura e a pesquisa qualitativa, estamos seguindo trilhas 

metodológicas que indiquem a construção de nosso objeto de estudo. Essa 

“navegação” necessária para o alargamento dos pressupostos teóricos 

aliado às nossas experiências pessoais ocorre ora de forma lenta e gradual 

ora com remadas fortes e intensas. 

 

Referencial teórico 

Um aspecto fundamental do estudo está na relação entre a 

universidade, pesquisa científica, educação, educação física e movimento 

corporal humano, assim como nos diversos aspectos culturais desse 

horizonte. A experiência acadêmica está nos possibilitando expandir nossos 

olhares sobre a cultura marajoara por meio do estudo desta prática 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 335-354 

Atravessando os rios da Amazônia na construção de conhecimento sobre a cultura... 

Delson Eduardo da Silva Mendes 345 

 

 

 

esportiva de cunho tradicional e cultural, a luta marajoara, tendo como lócus 

da pesquisa a Amazônia ou as Amazônias, particularmente, o Arquipélago 

do Marajó ou Arquipélagos dos Marajós.  

Para a consolidação desse primeiro aporte da pesquisa consideramos 

a Universidade como a principal instituição educacional a agir tanto na 

produção e divulgação do conhecimento, quanto na disseminação de ideias, 

constituindo-se como o seu objetivo principal perpetuar a ciência como foco 

primeiro para o desenvolvimento social e humano. Sobre a instituição 

superior Coelho, (1987, p. 20) escreve que;  

A universidade é olugar privilegiado da produção, 

conservação e transmissão do saber sistematizado, do 

exercício de reflexão, do debate e da crítica, bem como a 

expressão, para si e para o mundo da sociedade que a institui. 

E neste ambiente desenvolve-se o trabalho intelectual, tanto 

dos professores quanto dos alunos buscando a produção e a 

reprodução do saber proporcionando a supremacia da razão      

Contudo, é de conhecimento que em seu processo histórico a 

universidade sofreu modificações significativas na sua organização 

estrutural, no contexto teórico, na formação profissional e na política 

acadêmica. As disciplinas acadêmicas, além de realizarem o trabalho 

pedagógico com o conteúdo programático, produzem diálogos sobre 

política, economia e cultura e ações presentes cotidianamente na realidade 

educacional e profissional. De forma particular em relação ao campo da 

educação física no contexto acadêmico, disciplina que possui em sua 

estrutura curricular o esporte, as lutas a dança, assim como tem uma 

estreita relação com outras áreas do conhecimento. Sobre essa proximidade 

interdisciplinar, Antunes (2023, p.19) esclarece que; 

Por certo a educação no Brasil tem se aproximado das 

ciências sociais e humanas a algum tempo (...) há uma busca 

de diálogo com outros conhecimentos, diferentes das 

ciências médicas e biológicas, como a História, Sociologia, 

Pedagogia, Filosofia, Antropologia, entre outros campos do 

saber. Esse movimento de aproximação se intensifica ao 

longo dos anos em que pese a base médica que fundamente 

a Educação Fisica na sua estrutura inicial. Passando por 

diferentes históricos, com diversos eixos filosóficos, que lhe 

imprimam perspectivas teóricas distintas. 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 335-354 

Atravessando os rios da Amazônia na construção de conhecimento sobre a cultura... 

Delson Eduardo da Silva Mendes 346 

 

 

 

Portanto, ao tratarmos de forma mais dilatada os preceitos, 

entendemos que as áreas educacional e esportiva, em seus respectivos 

segmentos, podem oferecer conteúdo e recurso metodológico, com 

perspectivas de interpretar e refletir sobre a corporeidade do caboclo 

marajoara, o qual que possui identidade cultural ímpar.  

1) Em relação ao processo educacional, nenhum ser humano escapa 

da ação educativa, tanto formal quanto informal, tendo em vista que a 

educação atinge o ser humano integralmente. Assim, entende-se que a 

educação é muito mais um fenômeno humano, uma experiência 

profundamente humana, do que um ato pedagógico na transmissão de um 

determinado conteúdo programático (Moreira; Simões, 2006).  

2) Sobre o esporte. A compreensão do estudo sobre as práticas 

esportivas, que em determinadas sociedades confunde-se com a história da 

humanidade. Além de que o esporte se transformou no fenômeno social que 

mais se desenvolveu no Séc. XXI, apresentando características com potencial 

de vivência e princípios que devem ser potencializados pelo profissional de 

educação física, no sentido de valorizar o ser social, o intelecto e os valores 

que permeiam a prática esportiva (Gallati et al., 2008).  

3) Sobre o movimento corporal humano, Kunz (2012) apresenta duas 

formas de manifestação: a) de um lado, as brincadeiras e jogos a partir dos 

jogos tradicionais, brincadeiras em círculo, jogos de dança, jogos com bola, 

que podem ser realizados na rua, no pátio das casas, nos parques nas 

praças e, por apresentarem atemporalidade em sua prática, se transformam 

conforme o interesse da criança e do próprio espaço disponível para as 

atividades; b) de outro lado, existe uma manifestação da cultura do 

movimento tradicional relacionada aos esportes normalizados. 

Cabe destacar que as duas formas apresentadas permitem ao ser 

humano tomar consciência de si mesmo, com os corpos dos outros e com 

o meio ambiente, formando sua identidade, através de sua percepção do 

corpo e da motricidade, promovendo a livre expressão do sujeito em toda 

sua dimensão, resultado da homeostase entre os níveis biopsicossocial, 

contribuindo significativamente para a compreensão de mundo.  

Coletivo de autores (2012) defende a perspectiva da reflexão sobre a 

cultura corporal, expressado a necessidade de busca pela reflexão 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 335-354 

Atravessando os rios da Amazônia na construção de conhecimento sobre a cultura... 

Delson Eduardo da Silva Mendes 347 

 

 

 

pedagógica sobre o acervo de formas de representação do mundo que o 

homem tem produzido no decorrer da história, exteriorizadas pela 

expressão corporal: jogos, danças, lutas, exercícios ginásticos, esporte, 

malabarismo, contorcionismo, mímica e outros, que podem ser 

identificados como formas de representação simbólica de realidades vividas 

pelo homem, historicamente criadas e culturalmente desenvolvidas. 

Assim sendo, o aparato teórico e prático do esporte tradicional e 

cultural possui perspectivas significativas de se concretizarem em todos os 

níveis educacionais marajoara, paraense e brasileiro. Até porque, como 

referenda Ribera (2017), o aluno, ao vivenciar uma experiência corporal 

como o esporte de combate (exemplo da luta marajoara), encontra um 

conhecimento corporal de si mesmo e do oponente, ou seja, o corpo não 

fica e nem está isolado, está em relação com outros corpos e o faz a partir 

da inserção nas dimensões espaço/tempo. A concretização dessas 

dimensões terá lugar no âmbito familiar, social e cultural, que terminarão 

por modelá-lo como se tratasse de uma segunda natureza (Ribera, 2017). 

 

Remando pelo processo metodológico 

Metodologicamente o estudo está sendo edificado por etapas. As 

primeiras braçadas ocorreram com o mapeamento das principais referências 

que versam sobre o tema, por meio de busca nas bases de pesquisas Web 

of Science, Google Acadêmico, Catálogo de Teses e Dissertações da CAPES, 

Biblioteca Digital Brasileira de Teses e Dissertações. Para efeito de validação 

do construto do experimento acadêmico, a priori, apresentamos nossa 

experiência por meio do método de observação. 

No remanso das águas, para consolidação da práxis do método 

observacional é fundamental considerar os apontamentos de Ludke e André 

(1986), ao afirmarem que a observação ocupa um lugar privilegiado nas 

novas abordagens de pesquisa educacional e que o pesquisador deve 

acompanhar in loco as experiências diárias dos sujeitos, por meio de 

métodos rigorosos para validar suas observações, bem como ter experiência 

para definir claramente o foco da investigação e sua configuração espaço-

temporal. Assim como é importante definir os aspectos do problema que 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 335-354 

Atravessando os rios da Amazônia na construção de conhecimento sobre a cultura... 

Delson Eduardo da Silva Mendes 348 

 

 

 

serão foco da observação e as melhores formas de captá-los, além de fazer 

as anotações de forma organizada, valorizando os aspectos relevantes do 

estudo. 

A maneira de exemplificação do método de observação, 

apresentamos o processo do início de viagem da cidade de Belém capital do 

Estado do Pará a outra margem do Rio Pará principal via de acesso para uma 

das margens do Arquipélago do Marajó.  

No remanso das águas, o início da viagem marítima, pode ocorrer por 

três locais de embarque, Porto das Docas, localizado no centro de Belém,  

por Portos alternativos da Estrada Nova, bairro periférico de Belém, e do 

Porto de Icoaraci, distrito localizado a 10km do centro da capital paraense, 

o transporte aquático, transcorre por meio de barcos, de lancha e por meio 

de Balsa e, dependendo da maré e seu fluxo de enchente e vazante, a 

duração da viagem pode ser de duas horas e trinta minutos a quatro horas. 

Por ser próximo de nossa residência optamos em embarcar pelo porto das 

Docas. Nesse cortejo de descer ou subir o rio é relevante frisar que o melhor 

período para se viajar para o Marajó é entre os meses de janeiro a junho, 

considerado o período como inverno amazônico, com águas mais 

tranquilas. Devido aos fortes ventos que sopram durante o período do verão 

amazônico, provocando banzeiros e ondas volumosas, de julho a dezembro, 

apresentam dificuldades maiores de navegação.  

Ao aportarmos em solo marajoara em nossas inserções 

observacionais primeiras, vivenciamos duas competições da Luta Marajoara 

a primeira no município de Ponta de Pedras e a segunda no município de 

Cachoeira do Arari, Em Ponta de Pedras tivemos a oportunidade de nos 

alojarmos junto com cinco competidores da ação esportiva marajoara, 

sendo dois lutadores de Belém, dois lutadores de Santa cruz do Arari 

precisamente da Vila de Jenipapo e um lutador de Cachoeira do Arari, 

contato que nos proporcionou relevantes informação a respeito do histórico 

pessoal e esportivo dos atletas. 

Por outro lado em Cachoeira do Arari devido a competição fazer parte 

das Festividades de São Sebastião, Padroeiro da maioria dos municípios 

marajoaras e relevante frisar que durante os festejos da Irmandade do 

Padroeiro, a população cachoeirense triplica, hotéis e pousadas ficam todos 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 335-354 

Atravessando os rios da Amazônia na construção de conhecimento sobre a cultura... 

Delson Eduardo da Silva Mendes 349 

 

 

 

ocupados, ocupação esta que ocorre com seis meses de antecedência, pelas 

dificuldades de alojamento, nossa hospedagem ocorreu em uma fazenda 

como fala o marajoara do outro lado do rio, fazenda localizada no município 

de Ponta de Pedras.  

Salientamos que nossa estadia em ambos os municípios ocorreu pelo 

período de dois dias, acompanhando diretamente o processo de 

organização e desenvolvimento dos acontecimentos esportivos, desde sua 

apresentação de regras, congresso técnico que gerencia a separação de 

gênero, faixa etária e peso corporal características que definem os 

competidores e seus respectivos adversários, até a consolidação com a 

entrega das premiações 

Em ambas as competições observamos diferenças relevantes na 

organização dos eventos em termos de horário, segmentos de regras, 

números de participantes englobando o gênero masculino e gênero 

feminino, faixa etária e premiação. Essas diferenças serão apresentadas e 

discutidas quando nos aproximarmos da terceira etapa do estudo principal, 

quando da realização das entrevistas sistematizadas com os atores sociais, 

lutadores, árbitros e organizadores de eventos. 

A geração e a interpretação dos dados construídos perpassam pela 

comparação entre os espaços geográficos, históricos, sociais, institucionais 

e pessoais das comunidades sedes das competições. Nesse ínterim de 

espaços geográficos, históricos e sociais em termos de organização a 

sistematização da metodologia aplicada pelo método observacional é 

importante ressaltar que a compreensão de que embora Cachoeira do Arari 

e Ponta de Pedras, não tenham características culturais únicas, mesmo 

assim as diferenças que têm entre si são menores que a diferença que existe 

entre elas e a sociedade industrializada. Moradia, Alimentação, Saneamento 

Básico, Sistemas de informações, Meios de transporte, organização social e 

política.  

Ainda como aspecto metodológico, observou-se o movimento 

corporal dos atletas, a motivação que impera na participação do esporte, a 

presença feminina foi um segmento relevante nas contendas de um esporte 

eminentemente organizado, desenvolvido e praticado pelos homens com 

um percentual de 95% de participantes. 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 335-354 

Atravessando os rios da Amazônia na construção de conhecimento sobre a cultura... 

Delson Eduardo da Silva Mendes 350 

 

 

 

Assim sendo a Luta Marajoara dentro do processo de sistematização 

acadêmica, enquanto movimento corporal e cultural projeta a construção de 

elementos significativos do espaço e do contexto que constituem as ações 

sociais e esportivas do mundo marajoara. Este direcionamento 

metodológico de observação é expressivo para obtermos os resultados 

almejados, buscando descrever e analisar a Luta Marajoara de forma 

detalhada e objetiva, servindo de base para os aportes metodológicos e 

constituintes que seguirão o curso dos rios e igarapés da cultura cabocla 

marajoara.  

Desse modo, baseado em Gonçalves (2008), podemos dizer que as 

impressões primeiras sobre a história de vida do caboclo e da cabocla 

marajoara, atrelada a Luta Marajoara, está relacionada aos indivíduos como 

participantes dos grupos sociais e a valorização da identidade cultural. 

Assim como, reconhecendo o potencial político no processo de 

reconstrução do mundo. Ou seja, valorizar os produtos culturais autênticos 

é o ponto de partida para conscientizar o homem oprimido do seu papel 

histórico de participação na construção de um mundo mais humano, livre 

da opressão.  

Para consolidação da práxis do método observacional é fundamental 

considerar os apontamentos de Ludke e André (1986), ao afirmarem que a 

observação ocupa um lugar privilegiado nas novas abordagens de pesquisa 

educacional e que o pesquisador deve acompanhar in loco as experiências 

diárias dos sujeitos, por meio de métodos rigorosos para validar suas 

observações, bem como ter experiência para definir claramente o foco da 

investigação e sua configuração espaço-temporal.  

 

Aspectos conclusivos 

A partir das reflexões parciais o tema sobre a Luta Marajoara começa 

a passar de “um sonho” para se constituir uma realidade. A ação de 

observação sobre o esporte de tradição cultural, nos proporcionou 

conquistas pessoais, acadêmicas e profissionais. Porque apesar de ter 

vivenciado ao longo do tempo viagens para o Arquipélago do Marajó com 

intuito profissional ou com intuito de Lazer, a viagem realizada na busca de 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 335-354 

Atravessando os rios da Amazônia na construção de conhecimento sobre a cultura... 

Delson Eduardo da Silva Mendes 351 

 

 

 

informações acadêmicas proporcionou vivenciarmos um segmento da 

cultura marajoara de forma peculiar e aprofundada, 

Em vista das observações catalogadas e organizadas considerando a 

superação de diversas barreiras, o caminho até aqui percorrido tem nos 

proporcionado extrapolar o terreno teórico, nos levando ao entendimento, 

identificação e contextualização da cultura marajoara, seus sistemas 

simbólicos e do modo como o homem e a mulher e marajoara se relacionam, 

no seu dia a dia, com suas tradições e com sua cultura. 

Ao constituirmos observações, em nosso caderno de campo, 

relevantes para a construção dos dados, seja sobre a cultura, sobre a vida 

pessoal e coletiva do praticante da Luta Marajoara, aceleramos nossas 

braçadas na organização de arguições organizadas e sistematizadas com o 

intuito de nos aprofundarmos por meio de entrevistas que se apresentarão 

como segundo passo no processo da pesquisa de campo.  

 

 

 

 

Referências  

ANTUNES, Marcelo Moreira et PINTO, Luiz Felipe Machado. Cultura, 

esporte e identidade: aproximação e diálogos com a Educação Fisica. 

ARAUJO, Sonia Maria da Silva. Educação do campo e Nuestra América: 

uma experiencia de reflexão crítica da Amazonia In: ARAÚJO, Sonia 

Maria da Silva et al. (org.). Pesquisa e Educação na Amazonia: Reflexões 

epistemológicos e políticas. Belém:Eduepa, 2014 

BACHELARD, Gaston. A epistemologia. Portugal: Ed. 70,2006.  

COELHO, Ildeu Moreira. A Universidade e a realidade social: 

especificidade da prática nos cursos de graduação. In:Seminários 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 335-354 

Atravessando os rios da Amazônia na construção de conhecimento sobre a cultura... 

Delson Eduardo da Silva Mendes 352 

 

 

 

regionais sobre estágio Curricular. Documentosíntese,SESu/MEC, 

1987. 

COLETIVO DE AUTORES. Metodologia do ensino da Educação Física. 

2.ed. São Paulo: Cortez, 2012.  

CRISTO, Ana Claudia Peixoto de.Cartografias da educação na 

Amazônia rural ribeirinha: estudo do currículo, imagens, saberes e 

identidade em uma escola do município de Breves/Pará. 2007. 164 f. 

Dissertação (Mestrado) - Universidade Federal do Pará, Centro de 

Educação, Belém, 2007.  

DAMATTA, Roberto. O esporte e o jogo como formadores de 

comportamentos sociais. In: ROSA, Alexandre Machado et al. (org.). 

Esporte e sociedade: ações socioculturais para a cidadania. São Paulo: 

IMK Relações Públicas, 2004. 

GALATTI, Larissa Rafaela; FERREIRA, Henrique Barcelos; SILVA, Ylane 

Pinheiro Gonçalves da; PAES, Roberto Rodrigues. Pedagogia do esporte: 

procedimentos pedagógicos aplicados aos jogos esportivos coletivos. 

Conexões (UNICAMP), v. 6, ed. especial, p. 397-408, 2008. 

HARRES, Marluza. Aproximações entre história de vida e autobiografia: 

os desafios da memória.  In: Dossiê: teoria e metodologia da História. 

Programa de Pós-Graduação em História, Universidade do Vale do Rio 

dos Sinos-v.8, n.10, São Leopoldo: Unisinos, 2004.  

GONÇALVES, Maria Augusta Salin. Sentir, Pensar, Agir: Corporeidade e 

Educação. Campinas: Papirus, 2008. 

KUNZ, Elenor. Educação Física: ensino & mudanças. Ijuí: Unijuí, 2012. 

LOUREIRO, João de Jesus Paes. Cultura amazônica: uma poética do 

imaginário. Manaus: Ed. Valer, 2015 

LUDKE, Menga; ANDRÉ. Marli.Pesquisa em Educação: Abordagens 

qualitativas. São Paulo: EPU, 1986. 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 335-354 

Atravessando os rios da Amazônia na construção de conhecimento sobre a cultura... 

Delson Eduardo da Silva Mendes 353 

 

 

 

MARIN, Elizara Carolina; STIEN, Fernanda (org.). Jogos autóctones e 

tradicionais de povos da América Latina. Curitiba: CRV, 2015. 

MOREIRA, WagnerWey; SIMÕES, Regina. Educação física, corporeidade 

e motricidade: criação de hábitos para a educação e para a pesquisa. 

In: MARCO, Ademir de (Org.). Educação Física: cultura e sociedade. 

Campinas: Papirus, 2006. 

OLIVEIRA, Maria Marly de. Como fazer pesquisa qualitativa. 4. ed. 

Petrópolis: Vozes, 2012 

OLIVEIRA, Vitória Letícia Esteves de. Arquipélago do Marajó: uma 

análise sobre a influência dos papéis de gênero na exploração sexual 

de meninas. Trabalho de Conclusão de Curso (Graduação) - CESUPA, 

Belém, 2019. 

RIBERA, Jordi Planella. Corpo, cultura e educação. São Paulo: Cultura 

Acadêmica, 2017. 

SARRAF, Agenor Pacheco. Cartografia &fotoetnografia das águas: 

modos de vida e de luta na amazônia marajoara. Iluminuras, Porto 

Alegre, v. 19, n. 46, p. 63-98, jan/jul, 2018. p. 25-46.  

SO, Marcos Roberto. Lutas na Educação Fisica Escolar: As relações dos 

alunos com o saber. Curitiba: CRV, 2020. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 335-354 

Atravessando os rios da Amazônia na construção de conhecimento sobre a cultura... 

Delson Eduardo da Silva Mendes 354 

 

 

 

 

Delson Eduardo da Silva Mendes 
Doutorando no Programa de Pós-Graduação em Educação da Universidade 

Estadual do Centro-Oeste (PPGE/UNICENTRO).  Mestre em Educação Física, Esporte 

e Lazer pela Universidade Gama Filho (2000). Possui Especialização em Ginástica 

Escolar pela Universidade do Estado do Pará (1995) e Graduação em Pedagogia 

pela Universidade Federal do Pará (1994) e graduação em Licenciatura em 

Educação Física pela Universidade do Estado do Pará (1984). É professor assistente 

II da Universidade do Estado do Pará, e professor do Núcleo de Esporte e Lazer da 

Secretaria de Educação do estado do Pará - SEDUC. É membro do Grupo de 

Pesquisa e Extensão em Socioeducação e Políticas Intersetoriais (GPESPI) e do 

Grupo de Estudos e Pesquisa Educação, Cultura e Contemporaneidade 

(UNICENTRO). Foi coordenador do desporto universitário da UEPA entre os anos de 

2020 a 2022. Bem como, foi coordenador do Projeto UEPA-FUTEBOL no período de 

2010 a 2015. Tem experiência na área Pedagógica e na área de Educação Física, 

atuando principalmente nos seguintes temas: esportes de quadra, futebol e 

esporte adaptado. 

E-mail: delsonmendes01@gmail.com  

Currículo lattes: http://lattes.cnpq.br/3737157526017314  

 

 

    

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Recebido para publicação em novembro de 2024. 

Aprovado para publicação em fevereiro de 2025. 

mailto:delsonmendes01@gmail.com
http://lattes.cnpq.br/3737157526017314


Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 355-374 

 
 

 

Da tradição ao espetáculo: a 

esportivização da luta marajoara na 

perspectiva dos lutadores 

From tradition to spectacle: the sportivization of 

marajoara wrestling from the wrestlers perspective 

 

De la tradition au spectacle: la sportivisation de la 

lutte marajoara du point de vue des lutteurs 

 

Welison Alan Gonçalves Andrade 

Universidade do Estado do Pará 

andradewalan@gmail.com  

 

Carlos Afonso Ferreira do Santos 

Escola de Aplicação da Universidade Federal do Pará 

afonso.fersantos@gmail.com  

 

Rogério Gonçalves de Freitas 

Université de Montréal (Canadá) 

rogerio.goncalves.de.freitas@umontreal.ca  

 

 

Resumo: O processo de esportivização da Luta Marajoara tem se 

intensificado nos últimos anos, impulsionado pela sua 

institucionalização por entidades autorreguladoras, como a 

Federação Paraense de Luta Marajoara (FPLM). Esta federação 

estabelece como proposta a incorporação dos códigos do esporte 

moderno à prática desta luta brasileira. O presente artigoinvestigou 

as percepções dos praticantes de Luta Marajoara em relação às 

iniciativas de esportivização promovidas pela FPLM. Para tanto, 

foram entrevistados seis lutadores que participaram do 1º 

Campeonato Paraense de Luta Marajoara, realizado no município de 

Ponta de Pedras, no ano de 2021. Os resultados indicam uma 

mailto:andradewalan@gmail.com
mailto:afonso.fersantos@gmail.com
mailto:rogerio.goncalves.de.freitas@umontreal.ca


Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 355-374 

Revista Territorial. ISSN: 2317-0360 

 

 

 

aceitação por parte dos lutadores em relação às propostas de 

esportivização da FPLM, como a criação de um livro de regras e a 

organização de eventos esportivos, evidenciando uma certa 

alienação em relação aos possíveis efeitos advindos desse processo, 

que tende a descaracterizar a forma tradicional e singular das lutas. 

Palavras-chave: Luta Marajoara. Esportivização. Lutadores. 

      

Abstract: Marajoara Wrestling sportivization process has intensified 

in recent years, driven by its institutionalization by self-regulatory 

entities, such as the Paraense Federation of Marajoara Wrestling 

(FPLM). It’s sets the goal of incorporating the codes of modern sport 

into the practice of this Brazilian Wrestling. This article investigated 

the perceptions of Marajoara Wrestling practitioners in relation to the 

sportivization initiatives promoted by the FPLM. Six wrestlers who 

participated in the 1st Paraense Marajoara Wrestling Championship, 

held in the municipality of Ponta de Pedras in 2021, were 

interviewed. Outcomes show acceptance on the part of the wrestlers 

in relation to the FPLM’s sportivization proposals, such as the 

universalization of the book of rules and the organization of sporting 

events, demonstrating a certain alienation towards the potencial 

effects stemming from this process, which tends to undermine the 

traditional and unique form of wrestlings. 

Keywords: Marajoara Wrestling. Sportivization. Wrestlers. 
 

Résumé: Le processus de sportivisation de la Lutte Marajoara s’est 

intensifié ces dernière sannées, sous l’impulsion de son 

institutionnalisation par desentités d’autorégulation, commela 

Fédération Paraense de laLutte Marajoara (FPLM). Cette fédération se 

donne pour objectif d’incorporer les codes du sport moderne dans 

la pratique de cette lutte brésiliene. Ce tarticle étudie les perceptions 

des praticiens de la Lutte Marajoara par rapport aux initiatives de 

sportivisation promues par le FPLM. À cettefin, six lutteurs qui ont 

participéau 1er Championnat Paraense de la Lutte Marajoara, 

organisé dans la ville de Ponta de Pedras en 2021, ont ét éinterrogés. 

Les résultats indiquent l’acceptation de la part des lutteurs par 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 355-374 

Revista Territorial. ISSN: 2317-0360 

 

 

 

rapport aux propositions de sportivisation du FPLM, telles que 

l’universalisation du livre de règles et de l’organisation 

d’événements sportifs, té moignant d’une certaine aliénation vis-à-

vis des effets potentiels découlant de ce processus, qui tend à 

dénaturer la forme traditionnelle et singulière des luttes. 

Mots-clés: Lutte Marajoara. Sportivisation. Lutteurs. 

 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 355-374 

Da tradição ao espetáculo: a esportivização da luta marajoara na perspectiva... 

Welison A. G. Andrade; Carlos A. F. do Santos; Rogério G. de Freitas 358 

 

 

 

Introdução 

Na literatura da Educação Física, o termo esportivização ou 

desportivização, conforme proposto inicialmente por Elias e Dunning 

(1992), pode ser encontrado, segundo González (2014), no mínimo com 

quatro sentidos. No primeiro caso, corresponde a uma forma de se referir 

ao advento doque hoje conhecemos por esporte moderno, o que o autor 

denomina como esportivização inaugural. 

Esportivização inaugural refere-se, portanto, ao processo de 

modificação, iniciado em meados do século XVIII, de elementos da cultura 

corporal de movimento das classes populares inglesas, que esvaziou as 

funções iniciais destas, voltadas ao lúdico e as festas (religiosas e de 

colheita), em detrimento de regulamentação e institucionalização (Bracht, 

2005), isto é, da criação de regras e de um conjunto de procedimentos 

definidos e regidos por instituições concebidas para esse fim (Cardoso; 

Furtado, 2023), como forma de reduzir a violência associada a estas práticas 

e aumentar a igualdade de chances entre os praticantes (Elias; Dunning, 

1992). 

No segundo sentido, González (2014) aponta para a transformação 

de práticas corporais originadas em contextos não competitivos e não 

institucionalizadas em modalidades esportivas, o que ocorre quando 

assumem os códigos do esporte de rendimento, quando originalmente não 

foram concebidas para esse fim. Assim, se no primeiro caso o termo 

esportivização diz respeito ao surgimento do chamado esporte moderno, 

no segundo se refere “ao processo em atividades que são contemporâneas 

ao esporte como prática corporal hegemônica desse universo cultural” 

(González, 2014, p. 171). 

No terceiro caso, o termo esportivização na área da Educação Física 

relaciona-se à cooptação dos propósitos e práticas pedagógicas dessa 

disciplina escolar pela lógica do esporte de rendimento (González, 2014), 

ou seja, refere-se a incorporação do esporte de rendimento na escola sem 

qualquer adaptação pedagógica voltada a esta instituição ou ao componente 

curricular Educação Física, movimento reconhecido por estudiosos da área 

como “esporte na escola”. 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 355-374 

Da tradição ao espetáculo: a esportivização da luta marajoara na perspectiva... 

Welison A. G. Andrade; Carlos A. F. do Santos; Rogério G. de Freitas 359 

 

 

 

No quarto sentido, González (2014) alega que a expressão 

“esportivização” pode se referir a incorporação do esporte de rendimento 

em espaços sociais fora do campo das práticas corporais, quando afeta a 

vida das pessoas nas diferentes sociedades, “não apenas com seus ícones 

telespectacularizados, dramas esportivos, suas roupas, sua linguagem, mas 

também, e particularmente, com sua lógica de disputa e rendimento, que 

encharca nossa forma de olhar e sentir o mundo” (p. 173). 

Destaca-se ainda da literatura da Educação Física a proposta de 

ampliação do conceito de esportivização elaborada por Furtado e Borges 

(2019), que defendem a possibilidade da prática corporal retornar, 

gradualmente, à forma original após ter sido submetida a uma condição que 

a tornou esporte, a “condição esportiva”. 

Nesta pesquisa, o termo esportivização será utilizado no sentido mais 

próximo do segundo caso apresentado por González (2014), isto é, de 

transformação de uma prática corporal originada em contexto não 

competitivo em esporte–espetáculo
1

, a partir da incorporação dos seus 

códigos, como definição de regras oficiais e institucionalização. Nesses 

termos, pode-se dizer que inúmeras práticas corporais estão passando ou 

passaram por um processo de esportivização, como o surfe (Nepomuceno 

et al., 2020), o parkour (Chagas; Rojo; Girardi, 2016) e o skate (Honorato, 

2013). No cenário particular das lutas e artes marciais, ainda é possível 

mencionar o taekwondo (Rios, 2005), a capoeira (Alves; Montagner, 2008) 

e, mais recentemente, a Luta Marajoara (Campos; Pinheiro; Gouveia, 2018; 

Antunes et al., 2021; Santos; Andrade; Freitas, 2021). 

Luta tradicional da ilha de Marajó, Norte do Brasil, a Luta Marajoara 

vem perpassando por um processo de esportivização que teve início com a 

sua organização/padronização em eventos esportivos locais, os quais 

passaram a definir regras e excluir determinados golpes, como forma de 

beneficiar os lutadores. Esse processo ganhou força nos últimos anos com 

a sua institucionalização, a partir do advento da Liga Brasil de Luta 

Marajoara e da gênese da Federação Paraense de Luta Marajoara (FPLM), cujo 

                                       
1

 A expressão “esporte–espetáculo” será utilizada no mesmo entendimento de Bracht 

(2005), ou seja, de que esta engloba a característica central do esporte moderno, qual seja, 

“a transformação do esporte em mercadoria veiculada pelos meios de comunicação de 

massa” (p. 17). 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 355-374 

Da tradição ao espetáculo: a esportivização da luta marajoara na perspectiva... 

Welison A. G. Andrade; Carlos A. F. do Santos; Rogério G. de Freitas 360 

 

 

 

objetivo é oferecer organização estrutural à referida luta para sua “ascensão 

à condição de arte marcial, propriamente dita, sob óticas desportivo-

competitivas contemporâneas” (EngelhardNeto; Abrahin; Mocarzel, 2021, p. 

54).Para alcançar esse objetivo, a FPLM tem elaborado propostas que 

incentivam a esportivização da Luta Marajoara, como a universalização das 

regras, a certificação dos instrutores, o envolvimento na realização de 

eventos esportivos e a graduação dos praticantes (Santos; Andrade; Freitas, 

2023).  

Considerando que tais propostas podem suscitar impactos para a luta 

e, consequentemente, para os lutadores, indaga-se nesta pesquisa: o que 

pensam os praticantes de Luta Marajoara acerca das propostas de 

esportivização da FPLM? 

Para responder à pergunta, adotou-se como técnica para a reunião de 

dados a entrevista semiestruturada, na qual o entrevistador parte de um 

roteiro com questões pré-estabelecidas, mas tem a oportunidade de 

formular outras perguntas durante a sua aplicação (Marcondes; Teixeira; 

Oliveira, 2010). 

O estudo teve como lócus o 1º Campeonato Paraense de Luta 

Marajoara, realizado entre os dias 22 e 25 de julho de 2021, em Ponta de 

Pedras, município do Marajó. O evento foi uma iniciativa da FPLM em 

parceria com a Associação Leonardo Absolão de Boxe e apoio da Prefeitura. 

Participaram do evento aproximadamente 83 lutadores que representavam 

diferentes municípios, como Cachoeira do Arari, Salvaterra, Soure e Santa 

Cruz do Arari. 

Realizou-se entrevista com seis lutadores envolvidos no campeonato, 

os quais foram identificados nesta pesquisa da seguinte forma: Lutador 1, 

Lutador 2, Lutador 3, Lutador 4, Lutador 5, Lutador 6. O critério para a 

escolha dos entrevistados era ter pelo menos três anos de experiência com 

a Luta Marajoara. 

Com o intuito de obter o consentimento em relação à participação na 

pesquisa, foi entregue aos entrevistados o Termo de Consentimento Livre e 

Esclarecido (TCLE). Sua aplicação permitiu situá-los sobre o caráter 

voluntário de participação, o sigilo da sua identidade, os objetivos e os 

procedimentos metodológicos adotados na pesquisa, bem como a 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 355-374 

Da tradição ao espetáculo: a esportivização da luta marajoara na perspectiva... 

Welison A. G. Andrade; Carlos A. F. do Santos; Rogério G. de Freitas 361 

 

 

 

possibilidade de retirar o consentimento ou interromper sua participação a 

qualquer momento. 

 O registro produzido a partir da transcrição das entrevistas foi 

organizado, analisado e interpretado a partir da divisão em categorias e 

subcategorias, as quais serão apresentadas a seguir. 

 

Uma luta tradicional do Marajó 

Praticada há pelo menos um século na ilha de Marajó, a Luta Marajoara 

está presente em diferentes contextos, como quilombos, fazendas, festas 

populares e, mais recentemente, em eventos esportivos. Um dos contextos 

mais tradicionais é o da Festividade do Glorioso São Sebastião de Cachoeira 

do Arari, uma festa de caráter religioso em que os embates de Luta 

Marajoara ocorrem durante o cortejo dos mastros, prestigiado símbolo da 

festividade, e envolvem homens, mulheres e até crianças (Boulhosa, 2017). 

Tal contexto propiciou a organização do primeiro torneio de Luta Marajoara, 

realizado no dia 19 de janeiro de 2002, sendo idealizado por Durci Rezende 

dos Santos e seus familiares (Gomes; Souto; Fassheber, 2021). O Lutador 6 

ressalta seu envolvimento na organização desse evento-marco: 

 

Em Cachoeira (do Arari), um grupo formado por minha 

família, incluindo meu pai, minha mãe e meus irmãos, 

montou o primeiro torneio de Luta Marajoara em 2002. 

Desde então, a gente vem mantendo essa tradição de 

torneios para preservar nossa história. Desde aí 

acontece o torneio durante a festividade. (Lutador 6) 

 

 A Festividade do Glorioso São Sebastião de Cachoeira do Arari 

atrailutadores provenientes de diversas localidades do Marajó, tal como o 

Lutador 5, cuja inclinação pela prática da luta durante os festejos de São 

Sebastião é reflexo de seu envolvimento nas disputas ocorridas nas 

fazendas da região, lugar em que os vaqueiros marajoaras, historicamente 

dedicados à “agarrada”, “lambuzada”, “cabeçada” ou “derrubada” – termos 

“O 

PRIMEIRO 

TORNEIO DE 

LUTA 

MARAJOARA” 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 355-374 

Da tradição ao espetáculo: a esportivização da luta marajoara na perspectiva... 

Welison A. G. Andrade; Carlos A. F. do Santos; Rogério G. de Freitas 362 

 

 

 

sinônimos da Luta Marajoara – empenham-seem aquecer o corpo antes de 

mergulhar nas águas frias da ilha: 

 

Lá na minha cidade, no mês de janeiro, tem a tradição 

dos mastros (se referindo a Festividade de São Sebastião 

de Cachoeira do Arari), então a gente já traz isso desde 

pequeno. Quando eu vinha de Belém para Cachoeira do 

Arari, para os festejos dos mastros, eu participava de 

lutas aleatórias. Tradição, não é? Começou a festa o 

pessoal luta, o pessoal dança, brinca, até porque sou 

filho de ex-vaqueiros. Eu morei na fazenda. Na fazenda 

tem essa tradição de fazer agarrada antes do banho, às 

6h da tarde. É uma tradição que a gente vem trazendo 

de ano em ano, de pai para filho. (Lutador 6) 

 

A conjectura sobre a origem da Luta Marajoara sugere uma ligação 

intrínseca com sua prática nas fazendas do Marajó. O búfalo, símbolo de 

força na região, emerge como a principal fonte de inspiração, sendo 

frequente entre os praticantes mais experientes o relato oral de que os 

embates entres esses animais, criados principalmente nas fazendas, foram 

incorporados e imitados por caboclos da região. 

No contexto do Marajó, quando um búfalo percebe que sua posição 

de liderança no rebanho está ameaçada, ele confronta seu rival abaixando a 

cabeça, emaranhando os chifres e mantendo os pés no chão. Nesse 

confronto,o búfalo que cair é considerado perdedor. Jesus e Assis (1997) 

explicam que no Marajó essa prática recebe o nome de “marrada”. A partir 

da observação desta prática, pontuam os autores, os caboclos locais 

tentaram imitá-las, usando seus braços para derrubar o adversário, uma 

imitação que ficou conhecida como “agarrada”. Entretanto, para fortalecer 

essa assertiva acerca da origem da Luta Marajoara, são necessários novos e 

mais estudos, considerando que outras narrativas na tradição oral 

emergem, como a possível associação da luta aos indígenas que habitavam 

a ilha, antes da chegada dos búfalos no início do século XIX ou mesmo sua 

“NA 

FAZENDA TEM 

ESSA 

TRADIÇÃO DE 

FAZER 

AGARRADAS” 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 355-374 

Da tradição ao espetáculo: a esportivização da luta marajoara na perspectiva... 

Welison A. G. Andrade; Carlos A. F. do Santos; Rogério G. de Freitas 363 

 

 

 

relação com as comunidades afrodescendentes, as quais baseavam-se sua 

história na luta por autonomia e resistência. 

Independentemente de sua relação com a origem da Luta Marajoara, 

o búfalo se apresenta como um símbolo proeminente nos combates, o que 

pode ser evidenciado não somente por sua presença em logotipos de 

associações e ligas de lutadores, mas também pela posição inicial da luta, 

conhecida como “pés casados” (pés contrários tocando um no outro), que 

aproxima os praticantes, permitindo um confronto olho-no-olho evocativo 

das disputas entre búfalos. Além disso, em torneios alguns lutadores 

exibem criatividade ao realizar gestos de chifres com os dedos e ao cavarem 

o chão, como se se anunciasse ao oponente sua prontidão para o embate 

(gestualidades que remetem ao búfalo). 

Sua prática em contextos não esportivos e sua relação com a fauna 

local estão, portanto, entre as principais características da luta tradicional 

do Marajó. Tais fatores revelam um desenvolvimento multifacetado, 

permeado por elementos que atribuem importância sócio-histórica e 

cultural a esta luta na territorialidade marajoara. Com a sua esportivização, 

novos horizontes se apresentam. O que pensam os lutadores acerca desse 

processo é o que será apresentado adiante. 

 

Esportivizaçãoda luta marajoara: o que propõe a 

Federação, o que pensam os lutadores? 

A Luta Marajoara ainda não pode ser considerada como esporte-

espetáculo, pois não se tem notícias de nenhum atleta que receba 

remuneração pactuada por contrato de trabalho, nem tampouco sua prática 

é contundentemente veiculada pelos meios de comunicação. Existem 

raríssimos lutadores que utilizam técnicas da luta, possuem visibilidade 

midiática e recebem salário para competir em grandes eventos esportivos, 

a exemplo do atleta Deiveson Figueiredo, lutador profissional do Ultimate 

Fighting Championship - UFC.  

No entanto, esse atleta é empregado e tem notoriedade nos meios de 

comunicação porque prática outras modalidades de luta, e não porque está 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 355-374 

Da tradição ao espetáculo: a esportivização da luta marajoara na perspectiva... 

Welison A. G. Andrade; Carlos A. F. do Santos; Rogério G. de Freitas 364 

 

 

 

envolvido em competições específicas de Luta Marajoara. Atualmente, a Luta 

Marajoara está mais próxima do esporte amador, que não oferece 

remuneração aos seus lutadores, é praticada durante o tempo livre e possui 

pouca exposição nos meios de comunicação. 

Nesse cenário, a FPLM apresenta propostas para transformá-la em 

esporte-espetáculo. Na presente pesquisa, será apresentado a perspectiva 

de praticantes dedicados à Luta Marajoara acerca de duas propostas da 

federação: criação de um livro de regras e envolvimento na organização de 

eventos esportivos. 

 

A universalização das regras 

A universalização das regras é um dos principais resultados do 

processo de esportivização de uma prática corporal, uma vez que regras 

bem definidas tornam a atividade facilmente compreensível e facilita sua 

divulgação. Conforme Bracht (2005), ser uma atividade de fácil 

compreensão é uma característica comum do esporte-espetáculo, que se 

adapta bem às características da comunicação de massa e à indústria do 

entretenimento e permite, por exemplo, que um jogo de futebol seja 

compreendido e apreciado tanto no Brasil quanto na China. 

Furtado e Borges (2019) pontuam que, no processo de transformação 

de uma prática corporal em esporte, o universalismo só se garante mediante 

a sua regulamentação/burocratização que, da mesma forma, requer a 

criação de instituições capazes de regular a universalidade do fenômeno. 

Criada a FPLM, sua proposta de regulamentação parece, desse modo, 

atender uma das etapas do processo de esportivização. Questionados sobre 

tal proposta, os lutadores fizeram os seguintes relatos: 

 

O livro de regras é bom, porque hoje eu tenho bastante 

dúvida. Com um livro de regras tu vais saber o que pode 

fazer e o que não pode fazer. Por exemplo, as quedas 

que pegam cervical, pegam coluna, são quedas que a 

gente tem um pouco de dúvida, o livro tiraria a dúvida. 

“O 

LIVRO TIRARIA 

A DÚVIDA” 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 355-374 

Da tradição ao espetáculo: a esportivização da luta marajoara na perspectiva... 

Welison A. G. Andrade; Carlos A. F. do Santos; Rogério G. de Freitas 365 

 

 

 

Os outros atletas que nunca praticaram, vão ficar 

sabendo as regras. Então é bem-vista a elaboração de 

um livro de regras. (Lutador 4) 

 

Sobre o livro de regras, eu acho muito importante, 

porque antes era livre, não tinha organização, nada. 

Então, quando passaram a fazer eventos, surgiram 

muitas dúvidas na nossa cabeça. “Eu posso derrubar 

dessa forma?” “Posso entrar dessa forma?”, “Tem um 

tempo?”. Antes não havia tempo estabelecido para as 

lutas, era como se fosse uma brincadeira - pegou, 

derrubou, acabou ali. É bom ter um livro de regras 

porque os atletas não vão ficar perdidos. Nós 

precisamos estar por dentro do esporte que praticamos, 

saber o que podemos e não podemos fazer. O livro de 

regras seria muito útil para esclarecer dúvidas. Como 

querem considerar um esporte profissional, é 

importante ter um livro de regras. (Lutador 5) 

 

É importante isso aí, claro. O esporte evolui, e a Luta 

Marajoara tem que acompanhar, senão vai ficando para 

trás. Não se pode simplesmente realizar a queda de 

costas e finalizar. Logicamente, com a federação, novas 

regras serão colocadas. É por isso que é importante o 

livro de regras, para que o atleta entenda o presente e o 

que vai ser futuramente a Luta Marajoara. (Lutador 6) 

Das narrativas acima se depreende que a elaboração de um livro de 

regras ganha importância entre os lutadores à medida que esclarece dúvidas 

e orienta sobre o uso de determinados golpes e regras em competições. 

Porém, nota-se que há uma percepção da transformação da Luta Marajoara 

em esporte, o que pode estar influenciando a aceitação da proposta da 

federação. Os lutadores podem estar se convencendo de que a Luta 

Marajoara está evoluindo para se tornar mais como um esporte. Para eles, 

delimitar regras e excluir certos golpes pode ser visto como apenas mais 

“QUEREM 

CONSIDERAR 

UM ESPORTE 

PROFISSIONAL” 

“O 

ESPORTE 

EVOLUI, A 

LUTA 

MARAJOARA 

TEM QUE 

ACOMPANHAR”

” 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 355-374 

Da tradição ao espetáculo: a esportivização da luta marajoara na perspectiva... 

Welison A. G. Andrade; Carlos A. F. do Santos; Rogério G. de Freitas 366 

 

 

 

uma etapa desse processo. Essa assertiva ganha força ao consideramos que 

a definição de regras e a exclusão de golpes são procedimentos constantes 

em eventos esportivos de Luta Marajoara. 

Golpes contundentes como a “enfincada” – ato de levantar o 

adversário na altura dos ombros e jogá-lo de cabeça no chão –são 

frequentemente excluídos das competições esportivas da Luta Marajoara 

devido a sua propensão à violência, uma postura que contribui para a 

aceitação e a legitimação da proposta da federação e que se alinha com as 

ideias de Campos, Pinheiro e Gouveia (2019), quando alegam que 

regulamentar a Luta Marajoara beneficiaria o espetáculo que envolve as suas 

competições, tendo em vista que alguns golpes tradicionais que podem 

causar injúrias graves seriam excluídos. 

Contudo, na medida em que um golpe da Luta Marajoara é proibido 

em uma competição esportiva, nitidamente surge um confronto com a 

diluição das suas características tradicionais. Por isso, é possível afirmar que 

a esportivização, em seu ímpeto por conformar-se aos padrões normativos 

do esporte-espetáculo, está suprimindo aspectos originais da Luta 

Marajoara, relegando ao esquecimento sua forma técnica tradicional. 

Vale destacar que a proposta de regulamentação da FPLM surge em 

um contexto em que a Luta Marajoara vem sendo praticada com diversas 

regras edistintos golpes nas diferentes localidades do Marajó. Desse modo, 

ao deliberar interesse na produção de um livro de regras, faz-se necessário, 

em conformidade com Santos, Andrade e Freitas (2023), criá-lo de forma 

coletiva, incluindo a diretoria da FPLM, lutadores e demais sujeitos 

envolvidos com a luta, para encontrar um consenso que assegure a não 

descaracterização da Luta Marajoara, considerando as possibilidades 

inerentes a sua esportivização, como a espetacularização e a 

mercadorização. 

 

A organização de eventos esportivos 

No processo de esportivização das lutas e artes marciais, os eventos 

esportivos têm um papel fundamental na divulgação e popularização destas, 

pois são a principal vitrine para serem (re)conhecidas por um grande 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 355-374 

Da tradição ao espetáculo: a esportivização da luta marajoara na perspectiva... 

Welison A. G. Andrade; Carlos A. F. do Santos; Rogério G. de Freitas 367 

 

 

 

número de pessoas. O Taekwondo, por exemplo, foi divulgado no Brasil 

principalmente por meio de competições, que tinham o objetivo de angariar 

mais adeptos (RIOS, 2005). Eventos esportivos poderiam contribuir, dessa 

forma, para o reconhecimento da Luta Marajoara para além das fronteiras 

do Marajó, ainda mais se associado aos diferentes meios de comunicação, 

como televisão, rádios e redes sociais, que possuem alto poder de 

disseminação de informações e ideias.  

A nível de ilha, os eventos esportivos organizados pelos próprios 

lutadores, estão entre os principais catalisadores na divulgação da Luta 

Marajoara. Tais eventos têm extrapolado as fronteiras dos municípios 

situados no Marajó dos Campos
 

(Cachoeira do Arari, Soure, Salvaterra, Santa 

Cruz do Arari, Ponta de Pedras e Muaná), conjuntogeográfico-cultural, 

delimitado por Pacheco (2009), tradicionalmente engajado na prática da 

Luta Marajoara, e chegado em municípios do Marajó das Florestas, como 

Chaves.  

Com o advento da FPLM, nutre-se a expectativa de que tais eventos 

esportivos possam expandir suas fronteiras, alcançando esferas estaduais, 

semelhante ao movimento iniciado no 1º Campeonato Paraense de Luta 

Marajoara, que reuniu, por exemplo, lutadores de Mosqueiro, distrito da 

capital Belém. 

Indagados sobre o envolvimento da FPLM na organização de eventos 

esportivos, os lutadores reconhecem a relevância da proposta, destacando 

a importância do primeiro campeonato organizado pela federação como um 

marco para a luta. Os relatos evidenciam que há uma expectativa de que a 

federação trará benefícios e reconhecimento para a Luta Marajoara a partir 

de seus eventos. 

 

Os eventos promovidos pela federação são de grande 

utilidade, pois desenvolvem o aprendizado dos 

lutadores e os colocam em nível de competição. Cada 

evento que a federação realizar servirá como um grande 

incentivo para alavancar ainda mais a Luta Marajoara. 

(Lutador 1) 

“SERVIRÁ 

COMO UM 

GRANDE 

INCENTIVO” 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 355-374 

Da tradição ao espetáculo: a esportivização da luta marajoara na perspectiva... 

Welison A. G. Andrade; Carlos A. F. do Santos; Rogério G. de Freitas 368 

 

 

 

 

A federação vai ser muito importante para alavancar um 

esporte que é nosso, da nossa raiz, da nossa cultura. O 

primeiro campeonato paraense de Luta Marajoara foi 

muito importante. Não era para eu ir para esse 

campeonato, mas fui porque a federação é um grande 

impulso para a nossa luta. (Lutador 2) 

 

Eu acredito que seja um passo gigante, um super passo, 

que irá alavancar não apenas a luta, mas também a 

cultura marajoara. O primeiro Campeonato organizado 

pela Federação Paraense de Luta Marajoara não foi um 

evento simples, mas sim o lançamento da federação, o 

que nos enche de orgulho. É muito bom, muito bons 

eventos como esse. É bom pensar que, em alguns anos, 

a Luta Marajoara poderá ser reconhecida mundialmente. 

Vai ser um orgulho muito grande. Talvez esses jovens 

de hoje, da nova geração, não tenham ideia do que isso 

representa, mas para nós é algo gigantesco. Então, 

faremos o que estiver ao nosso alcance para contribuir 

com a federação. (Lutador 6) 

 

Eu acho que este seja o primeiro passo para que a 

luta possa se destacar não apenas nos municípios do 

Marajó, mas também no mundo todo, já que agora 

ele é federado. Como lutador, esse nome é muito 

importante para mim, pois a palavra 'federação' 

carrega consigo benefícios e reconhecimento para a 

Luta Marajoara, mostrando o que ela realmente é. 

(Lutador 7) 

No processo de esportivização das lutas e artes marciais, uma das 

principais implicações é a tendência em priorizar a competição em 

detrimento da preservação da tradição e dos seus aspectos socioculturais. 

“A 

FEDERAÇÃO 

VAI SER MUITO 

IMPORTANTE” 

“FAREM

OS O QUE 

TIVER AO 

NOSSO 

ALCANCE 

PARA 

CONTRIBUIR 

COM A 

FEDERAÇÃO” 

“‘FEDERAÇÃ

O’ CARRREGA 

CONSIGO 

BENEFÍCIOS E 

RECONHECIMENTO

” 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 355-374 

Da tradição ao espetáculo: a esportivização da luta marajoara na perspectiva... 

Welison A. G. Andrade; Carlos A. F. do Santos; Rogério G. de Freitas 369 

 

 

 

Um exemplo é o Taekwondo que, conforme observado por Rios (2005), 

experimentou uma descaracterização frente a esse processo. Isso ocorre 

porque o processo de esportivização exige mais as características básicas 

do esporte moderno, como a competição, o rendimento físico-técnico, a 

racionalização e a cientifização do treinamento (Bracht, 2005), o que leva os 

praticantes, por exemplo, a racionalizar seu tempo de treino e envolvimento 

com a luta, para obter um melhor rendimento durante uma competição, 

descaracterizando a forma tradicional de prática. 

Nesse cenário, enfatiza-se que a realização de eventos esportivos, 

embora possam promover disseminação e popularização, é o principal vetor 

para a perda de características tradicionais das lutas, pois é pensando neles 

que os lutadores se engajam mais nas características básicas do esporte 

moderno. Um bom exemplo são os próprios torneios de Luta Marajoara, 

onde alguns golpes contundentes passaram a ser excluídos, lutadores 

substituíram o lutar por lazer pelo treinamento em busca de prestígio e 

status, e técnicas de outras lutas estão sendo incorporadas em vista de um 

melhor desempenho, como o “sprawl”, técnica do Jiu-Jitsu brasileiro, 

frequentemente utilizada por lutadores marajoaras para se defenderem, 

técnica duramente criticada e denunciada por lutadores mais experientes. 

Como visto, tanto a proposta da federação de criação de um livro de 

regras quanto a proposta de envolvimento na organização de eventos são 

apreciadas pelos lutadores participantes desta pesquisa, evidenciando uma 

certa alienação em torno da perda de características tradicionais que o 

processo de esportivização pode acarretar para a prática da Luta Marajoara. 

Porém, cabe destacar que, diferentemente dos lutadores participantes desta 

pesquisa, há uma preocupação por parte de outros lutadores evidenciados 

por Seabra, Campos e Antunes (2020), quando reconhecem a provável perda 

das características técnicas originais da Luta Marajoara ocasionada pelo 

processo de esportivização. Nunes et al. (2023), também enfatizam que, 

entre alguns lutadores, há um tensionamento entre a manutenção das 

tradições e o desejado processo de esportivização. 

Vale destacar que diversos fatores levam os agentes de uma prática 

corporal a procurarem sua esportivização, desde supostas virtudes que uma 

prática ganha ao se converter em esporte, como sistematização, 

organização e regulamentação, que podem possibilitar seu reconhecimento, 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 355-374 

Da tradição ao espetáculo: a esportivização da luta marajoara na perspectiva... 

Welison A. G. Andrade; Carlos A. F. do Santos; Rogério G. de Freitas 370 

 

 

 

ou ainda interesse pela mercantilização e profissionalização dos agentes 

(González, 2014). Por isso, faz-se necessário destacar o relato de um 

praticante que enfatiza seu sentimento de amor pela Luta Marajoara em 

detrimento de um possível retorno financeiro. 

 

É o amor, amor a luta. A Luta Marajoara corre nas nossas 

veias. Todo marajoara que se preze, nato, já nasce com 

a luta no sangue. Então tudo que a gente está fazendo é 

pelo amor que a gente tem pela Luta Marajoara. O que a 

gente está desenvolvendo é pelo amor, não visa o lucro. 

(Lutador 1) 

 

O relato acima sugere que alguns praticantes podem estar mais 

interessados pela tradição e patrimônio cultural da Luta Marajoara, do que 

pelos possíveis frutos que podem resultar da sua transformação em esporte-

espetáculo, como competitividade e lucro. Entretanto, é notório conceber 

que em relação a tensão existente entre afeto e razão, aqueles lutadores 

que declaram seu amor pela prática, tendem a priorizar a recompensa 

financeira oriunda de suas relações trabalhistas. Essa tensão, em acordo 

com a perspectiva de Furtado e Borges (2019), denota uma condição 

esportiva espetacularizada para a Luta Marajoara, cuja prática passa a se 

associar mais ao consumo e lucratividade e menos a suas singularidades 

culturais. 

 

Considerações finais 

Ao escutar os atores sociais principais que compõem o universo da Luta 

Marajoara, no caso deste estudo em forma de entrevistas, acredita-se ter 

respondido à questão norteadora desta pesquisa (o que pensam os praticantes 

de Luta Marajoara acerca das propostas de esportivização da FPLM?), ainda que 

seja um questionamento que deva ser contínuo e ampliado para análise de outras 

propostas da FPLM, e para um público maior, quantitativa e geograficamente, 

“É PELO 

AMOR, NÃO 

VISA O LUCRO” 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 355-374 

Da tradição ao espetáculo: a esportivização da luta marajoara na perspectiva... 

Welison A. G. Andrade; Carlos A. F. do Santos; Rogério G. de Freitas 371 

 

 

 

visto que a ilha de Marajó é extensa e a Luta Marajoara ocorre em contextos 

diferenciados culturalmente. Pesquisas futuras devem ser feitas no sentido de 

aprofundar esse e outros questionamentos sobre a Luta Marajoara e suas 

transformações contemporâneas. 

 

 

 

Referências  

ALVES, L. P.; MONTAGNER, P. C. A esportivização da capoeira: reflexões 

teóricas introdutórias. Conexões, v. 6, p. 510-521, 2008. 

ANTUNES, M. M.; CAMPOS, Í. S. L.; COSWIG, V. S.; PINHEIRO, C. J. B. 

Fórum de luta marajoara: a carta de Belém. Conexões, v. 19, p. 

e021042, 2021. 

BOULHOSA, M. S. Festividade de São Sebastião, de Cachoeira do Arari 

(...). Revista Hospitalidade. São Paulo, v. 14, n. 01, p.01-15, ago. 2017. 

BRACHT, V. Sociologia crítica do esporte: uma introdução. 3. ed. Ijuí: 

Ed. Unijuí, 2005. 136 p. 

CAMPOS, Í. S. L.; PINHEIRO, C.; GOUVEIA, A. Modelagem do 

comportamento técnico da Luta Marajoara: do desempenho ao 

educacional.Revista Brasileira de Ciências e Movimento, v. 27, n. 2, p. 

209-217, 2019. 

CARDOSO, J. C. S.; FURTADO, R. S. Do modelo clássico de 

esportivização ao caso do MMA: implicações para a Educação Física 

escolar. Cadernos do Aplicação, Porto Alegre, v. 35, n. 1, jan./jun. 

2023. 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 355-374 

Da tradição ao espetáculo: a esportivização da luta marajoara na perspectiva... 

Welison A. G. Andrade; Carlos A. F. do Santos; Rogério G. de Freitas 372 

 

 

 

CHAGAS, R. R.; ROJO, J. R.; GIRARDI, V. L. O processo de esportivização 

de uma modalidade: o parkour enquanto prática espetacularizada. 

Revista da ALESDE, v. 5, n. 1, p. 21-33, 2016. 

ELIAS, N.; DUNNING, E. A Busca da Excitação: desporto e lazer no 

processo civilizacional. Lisboa: Difel, 1992. 

ENGELHARD NETO, R. F.; ABRAHIN, R. W. P. R.; MOCARZEL, R. C. S. A 

federalização da Luta Marajoara. In: MOCARZEL, R. C. S. (org.). 

Lutas/artes marciais/esportes de combate em educação física. 1. ed. 

Curitiba: Appris, 2021. 

FURTADO, R. S.; BORGES, C. N. F. A condição esportiva. Educação UFSM, 

v. 44, 2019. 

GONZÁLEZ, F. J. Esportivização. In: GONZÁLEZ, F. J.; FENSTERSEIFER, P. 

E. (orgs.). Dicionário crítico de educação física. 3. ed. Ijuí: Ed. Unijuí, 

2014. p. 263-266. 

GOMES, F. J. C.; SOUTO, C. F.; FASSHEBER, J.R. Luta Marajoara: 

narrativas familiares dos primórdios de sua esportivização em 

Cachoeira do Arari. 2021. In: 2021 WORLD CONGRESS OF SOCIOLOGY 

OF SPORT, 2021, Virtual, Worldwide. Book of Abstracts. Worldwide: 

InternationalSociologyof Sport Association, 2021, p. 115. 

HONORATO, T. A esportivização do skate (1960-1990): relações entre 

o macro e o micro. Revista Brasileira de Ciências do Esporte, v. 35, p. 

95-112, 2013. 

JESUS, F. P.; ASSIS, J. W. P. Agarrada Marajoara. Belém-PA, 1997. 

MARCONDES, M. I.; TEIXEIRA, E.; OLIVEIRA, I. A. O. Metodologias e 

técnicas de pesquisa em educação. Belém, PA: EDUEPA, 2010. 

NEPOMUCENO, L. B. et al. A esportivização do surfe: reflexões à luz de 

Pierre Bourdieu. Motrivivência, v. 32, n. 62, 2020. 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 355-374 

Da tradição ao espetáculo: a esportivização da luta marajoara na perspectiva... 

Welison A. G. Andrade; Carlos A. F. do Santos; Rogério G. de Freitas 373 

 

 

 

NUNES, M.; CAMPOS, Í.; BORGES, C.; ANTUNES, M. M. A luta marajoara 

na atualidade: percepções de atletas e ex-atletas da 

modalidade. Movimento, v. 29, p. e29012, 2023. 

RIOS, G. B. O processo de esportivização do taekwondo. Pensar a 

Prática, v. 8, n. 1, p. 37-54, jan./jun. 2005. 

SANTOS, C. A. F.; ANDRADE, W. A. G.; FREITAS, R. G. “Conheço bem 

mais uma arte do outro lado do mundo que uma aqui do outro lado do 

rio”: luta Marajoara e reconhecimento em academias de ginástica. 

Kinesis, v. 39, n.1, p. 1-15, 2021. 

SANTOS, C. A. F.; ANDRADE, W. A. G.; FREITAS, R. G. Itinerários de 

combate da Federação Paraense de Luta Marajoara. 

JournalofPhysicalEducation, v. 34, e3415, 2023. 

 

 

 

 

 

 

 

Welison Alan Gonçalves Andrade 
Mestre em Educação pelo Programa de Pós-Graduação em Educação da 

Universidade do Estado do Pará (PPGED/UEPA). Graduado no Curso de Licenciatura 

em Educação Física da Universidade Federal do Pará (UFPA). Integrante do Coletivo 

Luta Marajoara em Debate. 

E-mail: andradewalan@gmail.com 

Currículo lattes: http://lattes.cnpq.br/0235240645554443 

 

Carlos Afonso Ferreira do Santos 
Doutorando em Currículo e Gestão da Escola Básica pela Universidade Federal do 

Pará (UFPA). Mestre em Educação Básica pela UFPA. Graduado em Educação Física 

pela UFPA. Professor da Escola de Aplicação da UFPA. 

E-mail: afonso.fersantos@gmail.com 

Currículo lattes: http://lattes.cnpq.br/0909350979071382 

 

 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 355-374 

Da tradição ao espetáculo: a esportivização da luta marajoara na perspectiva... 

Welison A. G. Andrade; Carlos A. F. do Santos; Rogério G. de Freitas 374 

 

 

 

 

Rogério Gonçalves de Freitas 
Licenciado em Educação física pela Universidade do Estado do Pará, mestre em 

Sociologia pela Universidade Federal do Pará, assim como doutor em Sociologia 

pela Università di Napoli Federico II. Tem como foco de pesquisa estudos sobre a 

Luta Marajoara e sua relação com a Educação e cultura. Também estuda questões 

sobre política educacional em especial as políticas educacionais relacionadas as 

tecnologias emergentes. Atualmente trabalha como professor de Educação física 

no ensino fundamental (Centre de Service Scolaire de Montreal) e chargé de cours 

na Universidade de Montreal no Canadá. 

E-mail: rogerio.goncalves.de.freitas@umontreal.ca 

Orcid: https://orcid.org/0000-0002-8173-5265 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Recebido para publicação em novembro de 2024. 

Aprovado para publicação em fevereiro de 2025. 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 375-401 

 

 
 

 

Contribuições da capoeira angola de 

Mestre Pastinha para o avanço do 

pensamento negro-africano em Filosofia e 

Psicologia 

Contributions of Master Pastinha´s capoeira 

angola to the advancement of black-african in 

Philosophy and Psychology 

 

Aportes de la capoeira angola de Mestre Pastinha 

al avance del pensamento negro-africano em 

filosofia y Psicología 

 

Simone Gibran Nogueira 

Pontifícia Universidade Católica de São Paulo 

dra.simonegibran@gmail.com  

 

Resumo: Este ensaio apresenta um diálogo entre o pensamento 

negro-africano acadêmico e o pensamento de um intelectual da 

cultura tradicional afro-brasileira. O trabalho buscou fazer um 

exercício dialógico com vistas a evidenciar contribuições do 

pensamento filosófico de mestre Pastinha para o desenvolvimento 

da filosofia e da psicologia negro-africanas. O fio condutor centrou-

se na concepção de ser humano e consciência coletiva dentro da 

perspectiva africana. Buscou-se evidenciar a importância de 

produzir sentidos, significados e conhecimentos culturalmente 

coerentes e consistentes com a raiz africana para avaliar populações 

e culturas afrodescendentes, especialmente no Brasil, que é o país 

mais negro fora do continente mãe.  

Palavras-chave: Epistemologia. Afrodescendentes. Educação. 

Relações Raciais. 

mailto:dra.simonegibran@gmail.com


Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 375-401 

 

Revista Territorial. ISSN: 2317-0360 

 

 

 

      

Abstract: This essay presents a dialog between academic black 

African thought and the thought of an intellectual from traditional 

Afro-Brazilian culture. The work sought to carry out a dialogical 

exercise with a view to highlighting the contributions of Master 

Pastinha's philosophical thought to the development of black-

African philosophy and psychology. The guiding thread centered on 

the concept of the human being and collective consciousness from 

an African perspective. The aim was to highlight the importance of 

producing senses, meanings and knowledge that are culturally 

coherent and consistent with African roots in order to evaluate Afro-

descendant populations and cultures, especially in Brazil, which is 

the blackest country outside the mother continent.  

Keywords: Epistemology. Black People. Education. Race Relations. 
 

Resumén: Este ensayo presenta un diálogo entre el pensamiento 

académico negroafricano y el pensamiento de un intelectual de la 

cultura tradicional afrobrasileña. El trabajo buscó realizar un 

ejercicio dialógico con miras a resaltar las contribuciones del 

pensamiento filosófico del maestro Pastinha al desarrollo de la 

filosofía y la psicología negro-africana. El hilo conductor se centró 

en el concepto de ser humano y de conciencia colectiva desde una 

perspectiva africana. El objetivo fue destacar la importancia de 

producir sentidos, significados y conocimientos culturalmente 

coherentes y consistentes con las raíces africanas para evaluar las 

poblaciones y culturas afrodescendientes, especialmente en Brasil, 

que es el país más negro fuera del continente madre.  

Palabras clave: Epistemología. Población Negra. Educación. Relaciones 

Raciales. 

 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 375-401 

 

Contribuições da capoeira angola de Mestre Pastinha para o avanço... 

Simone Gibran Nogueira 377 

 

 

 

Nas voltas que o mundo deu, nas voltas que o mundo dá 

Historiadores/as e mestres/as tradicionais apontam que a capoeira é 

uma cultura afro-brasileira (Instituto do Patrimônio Histórico Artístico 

Nacional [IPHAN], 2014; Castro, 2008; Silva, 2003; Coutinho, 1993; Rego, 

1968; Pastinha, 1988; Araújo, s/d). Isso significa que os/as africanos/as que 

foram trazidos/as na condição de escravizados/as recriaram suas práticas 

tradicionais e fecundaram culturas afro-brasileiras desde o contexto da 

escravização até a contemporaneidade. A capoeira é fundada pela raiz 

cultural africana, mas recebeu influências culturais e históricas de outros 

grupos étnicos presentes no território nacional (Martins; Marinho, 2023; 

Silva, 2003). Este trabalho visa destacar contribuições de um dos mestres 

mais conhecidos da história da capoeira no século XX, Vicente Ferreira 

Pastinha (1889-1981), o mestre Pastinha (Freitas, 2015; Decânio, 1997; 

Pastinha, 1988 e [1964]). Diante dos desafios históricos, sociais e políticos 

de sua época, como a institucionalização em academias, a propaganda em 

apologia à mestiçagem e a esportivização da prática da capoeira, este 

mestre assumiu a defesa das africanidades na capoeira e a denominação de 

capoeira angola ficou associada à capoeira antiga (Castro, 2008). É a partir 

deste mestre e referência de capoeira que a reflexão será desenvolvida. 

A genialidade de mestre Pastinha foi reconhecida pela comunidade de 

mestres/as de capoeira de sua época, sobretudo os/as que frequentavam a 

roda do Jinjibirra fim da Liberdade na cidade de Salvador, que era liderada 

por mestre Amorzinho e frequentada por Aberrê, Antonio Maré, Daniel 

Noronha, Onça Preta, Livino Diogo, Zeir, Vitor H.D., Alemão filho de Maré, 

Domingo de Magalhães, Beraldo Izaque dos Santos; Pinião, José Chibata, 

Ricardo B. dos Santos. Estes/as importantes capoeiristas reconheceram a 

maestria de Pastinha como um intelectual visionário capaz de “levar a 

capoeira para o futuro” (Pastinha, [1964], n.p.). Muitos mestres e mestras 

antigos e contemporâneos reafirmam intergeracionalmente esta história 

dentro da tradição oral da capoeira.  

Neste trabalho vamos utilizar o pensamento de mestre Pastinha 

registrado à mão por ele mesmo no manuscrito “Capoeira Angola”, registros 

feitos entre final da década de 1950 e início da década de 1960. O ano de 

1964 foi uma data estipulada para este trabalho, que não foi publicado. Tive 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 375-401 

 

Contribuições da capoeira angola de Mestre Pastinha para o avanço... 

Simone Gibran Nogueira 378 

 

 

 

acesso à cópia escaneada e digitalizada em PDF por meio da mestra Dedê 

do grupo Academia João Pequeno de Pastinha. Algum pesquisador escaneou 

e transmitiu, mas não foi possível rastrear. Atualmente, existe uma versão 

digital desta obra online. Como este manuscrito foi redigido à mão, a sua 

leitura é peculiar, pois o PDF que tive acesso tem uma qualidade visual 

desafiadora.  

Reproduzo excertos do manuscrito no corpo deste trabalho da mesma 

forma que está a redação no documento original. Destarte, algumas 

palavras podem aparecer com grafia incorreta, assim como a gramática e 

pontuação utilizada pelo mestre Pastinha por vezes não estão compatíveis 

com a norma culta. Os manuscritos são melhor compreendidos como um 

texto oral registrado na forma escrita. Desta maneira, ao ler os trechos que 

transcrevo, o leitor pode imaginar como se tivesse ouvindo um velho mestre 

falar. A pontuação representa as paradas respiratórias e as ênfases dadas 

no que está sendo dito. Este ensaio utiliza citações no corpo do texto, bem 

como outras destacadas. 

A capoeira teve muitas representações sociais nos diferentes períodos 

da história do Brasil. De meados do século XVI a meados do século XIX, ela 

era praticada eminentemente por pessoas negras e era vista pela sociedade 

escravocrata como uma prática de escravizados/as (Reis, 1997). Um ano 

após a abolição da escravatura, em 1889, a capoeira e todas as outras 

culturas afro-brasileiras foram criminalizadas (Silva, 2003; Reis, 1997).  

Nesse período pós-abolição, a população de ex-escravizados/as 

migraram para as periferias das cidades e lá encontram outros grupos 

marginalizados, por exemplo mestiços e imigrantes portugueses. Do final 

do século XIX para o começo do século XX, a capoeira passa a ser praticada 

por pessoas não-negras marginalizadas e empobrecidas, bem como por 

pessoas de outras classes sociais mais abastadas (Reis, 1997). Ela 

permaneceu no código penal sob pena de prisão e açoitamentos até 1937 e 

foi muito perseguida pela polícia (Reis, 1997). Após sua descriminalização, 

políticos e acadêmicos, em sua maioria homens brancos, passaram a 

defender a capoeira como esporte nacional mestiço. Tal estratégia buscava 

apagar suas raízes africanas e desqualificar seu caráter cultural, entre outros 

objetivos, para que pudesse ser aceita no país (IPHAN, 2014; Assunção, 

2008; Santos, 2004; Silva, 2003). 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 375-401 

 

Contribuições da capoeira angola de Mestre Pastinha para o avanço... 

Simone Gibran Nogueira 379 

 

 

 

A capoeira sobreviveu e se recriou apesar de toda violência física e 

simbólica que sofreu ao longo dos séculos. Mais ainda, desde a década de 

1970, se espalhou pelos cinco continentes de maneira totalmente 

independente pela ação dos próprios mestres, sem nenhum apoio 

governamental do Brasil. Isso foi possível porque mestre Pastinha e seus 

alunos foram ao I Festival Mundial de Arte Negra, em Dakar, em 1966, e 

colocaram a capoeira no cenário mundial. Hoje, a capoeira é praticada em 

mais de 160 países, nos 5 continentes. (IPHAN, 2014; Ferreira, 2008)  

No início do século XXI, a capoeira começa a ser considerada nas 

políticas públicas nacionais e internacionais. Em 2004, o Parecer CNE/CP 

003 (Conselho Nacional de Educação [CNE], 2004) que regulamenta a Lei 

10.639 (Presidência da República, 2003) orienta para Diretrizes Curriculares 

Nacionais para Educação das Relações Étnico-Raciais e para Ensino de 

História e Cultura Afro-brasileira e indica a capoeira como componente 

curricular para as escolas. Em 2008, a Roda de Capoeira e o Ofício dos 

Mestres/as de Capoeira foram reconhecidos oficialmente como Patrimônio 

Cultural Imaterial Brasileiro pelo Instituto do Patrimônio Histórico e Artístico 

Nacional e estão inscritos no Livro de Registros das Formas de Expressão e 

no Livro de Registro dos Saberes, respectivamente. Em 2012, a “roda de 

capoeira” foi reconhecida como Patrimônio Cultural da Humanidade pela 

Organização das Nações Unidas para a Educação, a Ciência e a Cultura 

(IPHAN, 2014).  

Academicamente, a capoeira já foi muito pesquisada no Brasil e em 

diversos países. Conforme será apresentado ao longo do texto, são 

inúmeros os estudos e investigações negro-africanas e latino-americanas 

que se debruçaram sobre a prática da capoeira no campo da história, 

sociologia, educação, antropologia. No entanto, na especificidade da 

filosofia e da psicologia pouquíssima reflexão acadêmica foi dedicada, 

conforme nos chama a atenção o filósofo afro-brasileiro Eduardo Oliveira 

(Oliveira, 2015, 2021) e a psicóloga libanesa-brasileira Simone Gibran 

Nogueira (Nogueira, 2013, 2015). Fenômeno que merece ser investigado e 

compreendido mais apropriadamente em outras pesquisas. 

Não obstante, uma importante contribuição produzida no campo da 

filosofia foi publicada em 2015 no livro “Uma coleção biográfica: os mestres 

Pastinha, Bimba e Cobrinha Verde no Museu Afro-brasileiros da UFBA” 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 375-401 

 

Contribuições da capoeira angola de Mestre Pastinha para o avanço... 

Simone Gibran Nogueira 380 

 

 

 

(Freitas, 2015). Nesta obra encontramos a seção “Filosofia da Capoeira”, que 

é composta por quatro capítulos produzidos por doutores capoeiristas, 

sendo uma delas mestra de capoeira angola.  

O primeiro capítulo é do filósofo Eduardo Oliveira, intitulado 

“Capoeira e Filosofia”, no qual produz uma reflexão sobre alguns 

movimentos da capoeira angola, como a ginga, e os utiliza como fonte 

inspiradora para o exercício do filosofar desde uma perspectiva da capoeira 

(Oliveira, 2015). A historiadora Rosângela Araújo, a mestra Janja, produziu 

o texto “Capoeira é tudo que a boca come”, refletindo sobre o legado de 

mestre Pastinha e suas possíveis contribuições para a produção de uma 

pedagogia angoleira (Araújo, 2015).  

O geógrafo Jorge da Conceição, autor do capítulo “Mestre Pastinha e 

Mestre Bimba: capoeira, filosofia ancestral Banto”, busca evidenciar a 

importância de produzir uma filosofia da capoeira espelhada nos conceitos 

e práticas dos/as sábios/as mestres/as, transmitidos pela oralidade por 

meio de uma corporeidade ancestral (Conceição, 2015). Por fim, a psicóloga 

Simone Gibran Nogueira é autora do capítulo “Capoeira Angola de Pastinha: 

análise do princípio cultural à luz da Psicologia Africana” onde analisa os 

manuscritos deste mestre a partir da teoria da Psicologia produzida com 

perspectiva africana (Nogueira, 2015). 

O atual trabalho buscou produzir um exercício dialógico entre 

perspectivas negro-africanas produzidas desde o Sul Global (Nogueira; 

Guzzo, 2017). Em outras palavras, entre referências em filosofia e psicologia 

produzidas a partir da perspectiva africana e o pensamento afro-brasileiro 

de mestre Pastinha. Ele visa evidenciar possíveis contribuições deste 

intelectual da capoeira angola para os estudos negro-africanos no Brasil e 

no mundo. Estamos interessados em construir outros marcos teóricos, nos 

dedicar a estudar e produzir conhecimentos sobre outras perspectivas de 

mundo, pessoas, natureza, coisas e relações, que possam dar suporte aos 

nossos anseios por um projeto de sociedade mais diversos, plural, dialógico 

e justo.  

Encontrei nos Manuscritos de Mestre Pastinha e, na prática da 

capoeira angola, uma leitura de mundo afro-brasileira e perspectiva 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 375-401 

 

Contribuições da capoeira angola de Mestre Pastinha para o avanço... 

Simone Gibran Nogueira 381 

 

 

 

ontológica de raiz africana que parece ser importante evidenciar e destacar 

junto aos estudos negro-africanos no Brasil e no mundo. 

A ontologia é o ramo da filosofia que estuda conceitos como 

existência, ser, devir e realidade. De uma forma geral, ontologia é o estudo 

dos tipos de coisas que existem no mundo e como elas estão organizadas. 

Mais ainda, toda ontologia é fundamento e dá sustentação aos pilares 

epistemológicos e metodológicos de uma teoria (Akbar, 2004a). Dizendo de 

outra maneira, toda teoria se assenta em e se desdobra desde uma 

determinada ontologia, e esta determina o que existe e como o que existe 

está articulado no mundo.  

Portanto, o interesse reside em desconstruir imperialismos científicos 

ocidentais que produzem e mantêm relações sociais de dominação em 

relação à produção e divulgação de conhecimentos necessários à sociedade, 

precisamos analisar a ontologia que fundamenta estas teorias e relações 

sociais resultantes, com vistas a não repetir antigos padrões (Nogueira; 

Guzzo, 2017). 

 

Concepção de pessoa e consciência 

A definição do que significa ser humano ou pessoa é fundamental nas 

ciências humanas. No que diz respeito ao campo da psicologia, ela 

determina uma concepção de consciência, e seja ela qual for, o significado 

de ser humano está na base da abordagem ao método nos estudos da mente 

humana. Uma noção de pessoa determina tanto a abordagem para a 

descrição dos fenômenos e processos, quanto à avaliação dos mesmos e, 

em última análise, a sua reconstrução, se tal se tornar necessária (Akbar, 

2004a). Neste trabalho buscaremos analisar a concepção de consciência 

apresentada nos manuscritos “Capoeira Angola” (Pastinha, [1964]) e como 

ela pode contribuir para o avanço do pensamento negro-africano, visando 

identificar contribuições do pensamento de mestre Pastinha para o campo 

da filosofia e da psicologia.   

O psicólogo afro-estadunidense na´im Akbar destaca que a psicologia 

africana conceitua o ser humano como um fenômeno coletivo não 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 375-401 

 

Contribuições da capoeira angola de Mestre Pastinha para o avanço... 

Simone Gibran Nogueira 382 

 

 

 

qualificado, ao mesmo tempo que respeita a singularidade da existência 

individual como um componente da coletividade (Akbar, 2004).  

A descrição do psicólogo afro-estadunidense Wade Nobles do ethos 

africano como uma “consciência coletiva” ilustra esta noção (Nobles, 2006). 

Ambos os autores se inspiram também na concepção africana de 

personalidade captada na fórmula de “ubuntu” apresentada pelo filósofo 

afro-queniano John Mbiti: “eu sou porque nós somos e porque nós somos, 

então eu sou” (Mbiti, 1970, p. 141).  

Nos termos destes autores, é possível compreender que, qualquer 

coisa que acontecia aos indivíduos impactava no corpo corporativo ou na 

comunidade/coletivo e tudo o que acontecia com a comunidade/coletivo 

repercutia no individual.  

Esta concepção ontológica de ser humano identificou a arena de 

estudo apropriada como sendo a “consciência coletiva” ou, o que Nobles 

chama de “experiência comunal
1

", que para este autor é entendida como o 

compartilhamento de experiências particulares por um grupo de pessoas 

(Nobles, 2006). Nobles argumenta que a “experiência comunal” é 

importante na determinação dos princípios fundamentais da sociedade - as 

suas crenças sobre a natureza do ser humano e que tipo de sociedade os 

seres humanos devem criar para si próprios (Nobles, 2006).   

Em outras palavras, a avaliação, a descrição e mesmo a reconstrução 

são consideradas fenômenos coletivos e não individuais. Estas bases são 

importantes não só em termos de como as pessoas definem a filosofia e a 

psicologia, mas também como podemos avaliar pessoas como bem 

ajustadas ou não. Estes fundamentos são críticos quando analisamos a 

relação entre a experiência comunal ou consciência coletiva de 

afrodescendentes vivendo em sociedades racistas, violentas, genocidas e 

anti-africanas como as ocidentalizadas, e a sociedade brasileira não está 

fora disso.  

Nestes contextos afrodescendentes podem desenvolver um espectro 

de comportamentos de afastamento em relação ao seu grupo de origem. 

                                       
1

O termo original no inglês é “experiential communality” traduzido neste trabalho pela 

autora como experiência comunal.  



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 375-401 

 

Contribuições da capoeira angola de Mestre Pastinha para o avanço... 

Simone Gibran Nogueira 383 

 

 

 

Comportamentos que vão desde uma recusa em se aproximar ou participar 

do coletivo, verbalizações e atitudes de desqualificação do mesmo, bem 

como se engajar em movimentos de perseguições, marginalização e 

extermínio (Akbar, 2004b).  

Então, vejamos que contribuições mestre Pastinha nos traz sobre 

concepção de pessoa e consciência coletiva. Este mestre defendeu, 

firmemente, a origem africana da capoeira angola como resposta ao 

contexto violento e letal da escravização e colonização. Várias vezes em seu 

texto ele fala da capoeira do passado, das suas dificuldades e da decência 

ensinada pelos mestres/as africanos/as. Segundo ele: 

Meus amigos essa luta foi, é e será uma guerra que arriou nos 

corações dos Africanos, não tinham armas para defender sua 

integridade dos milhares e milhares de negros que morriam 

em nossos navios, por este sistema de luta eles aprenderam 

e se defenderam. Ela é luta, é mais defeza, e mais 

aperfeiçoada no sistema de dança para o seus bem digno de 

figurar no concerto universal das nações. Não há dúvidas, já 

está na memória de todos os brasileiros [...] Eu escrevo para 

todos os Brasileiros com base principal a felicidade dos 

capoeiristas angoleiros. (Pastinha, [1964], n.p.) 

O mestre aponta a origem da capoeira como um sistema de luta que 

africanos/as aprenderam e desenvolveram para defender a sua integridade 

coletiva, desde sua vinda forçada nos navios negreiros. Os/as africanos/as 

utilizaram uma grande variedade de sistemas originários de dança e luta, 

alguns deles chamados de danças-de-guerra, como instrumento de defesa 

no contexto violento da escravização e colonização do Brasil (Obi, 2008). 

Pesquisas sobre a origem da capoeira apontam que ela é um arquivo marcial 

coletivo proveniente de diferentes etnias e práticas culturais (Martins; 

Marinho, 2023; IPHAN, 2014; Tavares, 1997).  

Neste sentido, parece profícuo realizar uma aproximação entre o 

pensamento de mestre Pastinha e o conceito de “experiência comunal” 

proposto por Nobles no que se refere aos estudos da consciência humana. 

A capoeira se constituiu como um arquivo-arma ao longo de mais de quatro 

séculos no Brasil. Arquivo de conhecimentos oriundos de diferentes etnias 

africanas, que foi sistematizado e utilizado como princípio de proteção e 

defesa da integridade comunitária dos/as escravizados/as, 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 375-401 

 

Contribuições da capoeira angola de Mestre Pastinha para o avanço... 

Simone Gibran Nogueira 384 

 

 

 

marginalizados/as, perseguidos/as e violentados/as (Tavares, 1997; 

Pastinha, [1964]).  

Os povos africanos que aqui chegaram tiveram que lutar para 

defender a sua vida, defender a sua integridade nos aspectos físico, mental 

e espiritual. Esta luta não tinha outra arma senão o próprio corpo, e o 

conhecimento étnico milenar encarnado em si, perpassado por todas as 

dimensões da existência e transmitido intergeracionalmente ao longo dos 

séculos (Nogueira, 2015). No seu sentido mais completo e profundo, a 

defesa da integridade é a luta pela sobrevivência nas dimensões física, 

mental e espiritual, que representam a expressão humana individual, mas, 

sobretudo, comunitária, conforme apresentada na perspectiva africana de 

psicologia e o próprio mestre Pastinha nos manuscritos (Akbar, 2004a; 

Pastinha, [1964]). 

Mestre Pastinha entendia que o modelo africano de luta para defesa 

da integridade era humano no seu sentido mais estrito, e poderia ser 

desenvolvido em todas as nações do mundo (Pastinha, [1964]). O registro 

nos manuscritos parece profético, mas na verdade ilustra a visão de futuro 

que este intelectual afro-brasileiro tinha. Hoje é um fato real. Conforme já 

foi mencionado, a capoeira é praticada em mais de 160 países (IPHAN, 2014; 

Ferreira, 2008). O mestre destaca que o aspecto humano desta luta foi 

aperfeiçoado num sistema de dança, que evidencia a característica africana 

da oralidade e gestualidade na transmissão de saberes e práticas, e ambas 

se expressam pela linguagem corporal (Nogueira, 2015; Akbar, 2004a). Por 

esta razão, Pastinha (Pastinha, [1964]) afirma que muitos/as mestres/as 

africanos/as chamavam a atenção quando alguém não estava no ritmo, pois 

eles educavam com decência dentro da prática da capoeira, “esta é a razão 

que todos que vieram do passado têm jogo de corpo e ritmo” (Pastinha, 

[1964], n.p), segundo suas próprias palavras.  

Na sua leitura de mundo, Pastinha também aponta que a capoeira do 

passado e de sua época enfrentaram muitas dificuldades, e estas impediram 

que ela se desenvolvesse plenamente. Umas das dificuldades relatadas 

foram as perseguições policiais que “escassiaram” ou “derrimiram” a 

capoeira (Pastinha, [1964], n.p). Elas se intensificaram após a abolição da 

escravatura em 1888 com a criminalização da capoeira e outras práticas 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 375-401 

 

Contribuições da capoeira angola de Mestre Pastinha para o avanço... 

Simone Gibran Nogueira 385 

 

 

 

culturais afro-brasileiras. Esta criminalização e perseguição acirrada de 

capoeiristas durou meio século. 

O que causou algumas recusas de mestres/as africanos/as de 

transmiti-la para outras gerações e a falta desta transmissão ficou marcada 

na história desta cultura afro-brasileira (Pastinha, [1964]). Na sua leitura 

crítica, mestre Pastinha também apontou problemas endógenos na prática 

da capoeira. Ele combateu veementemente a ignorância (sobre si mesmo) e 

a violência dos capoeiristas; ele as chamava de o “mal da capoeira, as trevas 

da capoeira” (Pastinha, [1964], n.p). Em suas palavras: 

Meu amigo, antigamente era doloroso uma roda de 

capoeiristas, eram homens sem fé, uns aos outros, só 

pensavam em promover o horror aos seus camaradas, contra 

a sua própria profecia. Eu tornei-me apto para cumprir a 

missão do que foi investido por Deus. Eu compreendi que 

deve-se ter convicção de combater o mal na capoeira, era e é 

uma necessidade maior do que conservar a vida: tudo que 

aprendi está na minha alma [...] o capoeirista aprende para 

impedir o inimigo com espírito de sacrifício e sua disciplina, 

para defender nossos direitos e não práticas violentas contra 

integridade pessoal. Não é o herói, é o cego de sua própria 

dignidade [...] (Pastinha, [1964], n.p). 

Podemos ler este trecho dos manuscritos de mestre Pastinha a partir 

do conceito de consciência coletiva ou experiência comunal. Esta 

aproximação torna possível compreender a postura crítica e radical deste 

mestre afro-brasileiro sobre o contexto social de sua época. O contexto era 

tão violento contra escravizados/as que estes perdiam a “fé uns nos outros” 

(Pastinha, [1964], n.p), perdiam o senso de pertencimento e identidade uns 

com os outros. A perda deste sentido comunal da existência os levava a 

“promover o horror” (Pastinha, [1964], n.p) contra seus próprios camaradas 

da roda, atuando “contra sua própria profecia” (Pastinha, [1964], n.p), e 

porque não dizer, contra a sua própria existência individual e comunitária. 

O que poderia ser ou fazer um cavaleiro solitário de origem cultural comunal 

sobrevivendo sozinho dentro de um sistema opressor anti-africano? (Hilliard 

III, 2002, p. 3). 

Os processos históricos de quatro séculos de perseguição, 

marginalização, criminalização e extermínio da população afro-brasileira 

geraram um ambiente social em que “ou você matava, ou você morria” na 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 375-401 

 

Contribuições da capoeira angola de Mestre Pastinha para o avanço... 

Simone Gibran Nogueira 386 

 

 

 

capoeira, conforme mestre Augusto Januario e muitos mestres/as contam e 

cantam.  

A violência genocida concreta e a atmosfera de medo promovida por 

ela contra a população afrodescendente provocava uma reação igualmente 

violenta de afro-brasileiros contra esse mundo social e, por vezes, contra si 

mesmo e sua comunidade de origem. Esta reação violenta se expressava nas 

rodas de capoeira de antigamente, onde muitos capoeiristas eram pessoas 

que não tinham confiança uns nos outros e acabavam usando de violência 

no jogo, contra seu camarada, comunidade e existência. 

Ainda hoje podemos observar esses comportamentos em 

capoeiristas. Esta atitude, segundo Pastinha, atentou contra a “própria 

profecia” (Pastinha, [1964], n.p), ou seja, contra a própria orientação de 

sobrevivência coletiva característica da raiz africana, apontada por Nobles 

como um dos princípios filosóficos fundamentais (Nobles, 2006).  

Mestre Pastinha apontava que esse era o mal ou as trevas da capoeira, 

quando os próprios capoeiristas, ao se adaptarem à realidade opressiva e 

cruel, subvertiam a norma da sobrevivência coletiva em comportamentos de 

autodestruição individual e comunitária. Podemos aproximar esse 

pensamento de mestre Pastinha com o trabalho do psicólogo Akbar (Akbar, 

2004), que elaborou um modelo de desordens mentais a partir da 

preocupação com os impactos negativos de ser um descendente de africano 

vivendo numa sociedade racista. Conforme mencionado anteriormente, 

nestes contextos afrodescendentes podem desenvolver um espectro de 

comportamentos de afastamento em relação ao seu grupo de origem. 

Comportamentos que vão desde uma recusa em se aproximar ou 

participar do coletivo, verbalizações e atitudes de desqualificação do 

mesmo, bem como se engajar em movimentos de perseguições, 

marginalização e extermínio (Akbar, 2004). Este autor nos alerta que os 

padrões para definir sanidade e insanidade na comunidade afrodescendente 

não devem ser os mesmos praticados pelas sociedades ocidentalizadas, 

coloniais e racistas: 

A desordem mental é um fenômeno social, político, 

econômico, filosófico e até espiritual. Tanto a ocorrência, 

como a sua causa e a sua gestão estão profundamente ligadas 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 375-401 

 

Contribuições da capoeira angola de Mestre Pastinha para o avanço... 

Simone Gibran Nogueira 387 

 

 

 

ao estatuto histórico, social e político das suas vítimas. 

Prestamos um péssimo serviço a nós mesmos ao permitir que 

os psiquiatras, psicólogos e outros chamados especialistas 

com outras convicções culturais definam para nós quem são 

as pessoas com transtornos mentais. Por mais paradoxal que 

possa parecer, a capacidade de decidir quem na nossa 

comunidade é são ou insano é uma das medidas definitivas 

de poder e integridade comunitária. Enquanto esta definição 

vier de fora da comunidade, a comunidade será controlada 

por influências externas. (Akbar, 2004, p. 175, tradução da 

autora). 

A preocupação com a definição e a gestão de padrões de normalidade 

ou anormalidade dentro de comunidades afrodescendentes é recorrente nos 

pensadores da psicologia africana. O psicólogo afro-estadunidense Asa 

Hilliard III orienta que africanos têm que honrar a missão de produzir, recriar 

e controlar seus próprios processos de socialização, avaliação psicossocial 

e reconstrução comunitária, quando esta se faz necessária.  

Essa missão tem que ser controlada por africanos e informada por 

seus próprios processos culturais de socialização. Para Hilliard III, este 

compromisso é mais do que uma resposta básica à opressão, se constitui 

também um caminho fundamental para promover saúde individual e 

desenvolvimento comunitário, enquanto previne o genocídio cultural 

(Hilliard III, 2002).  

Mestre Pastinha, em sua genialidade corpórea intelectual (não 

acadêmica) também defendia que os processos de socialização deveriam ser 

orientados pelos padrões culturais africanos. Estes devem ser considerados, 

respeitados e praticados dentro da comunidade da capoeira angola, com 

vistas à preservação, transmissão e fortalecimento da capoeira e dos 

capoeiristas.  

Para o mestre, quando os capoeiristas atacam com violência uns aos 

outros na roda ou na vida, atingem também a própria existência da capoeira 

em sua dimensão coletiva, enfraquecendo e comprometendo tanto a 

sobrevivência individual de cada um, quanto a comunitária do grupo e da 

própria cultura (Nogueira, 2013; Pastinha, [1964]). 

Mestre Pastinha entendia que o processo de autodestruição individual 

e coletiva dos camaradas era o mal que deveria ser veementemente 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 375-401 

 

Contribuições da capoeira angola de Mestre Pastinha para o avanço... 

Simone Gibran Nogueira 388 

 

 

 

combatido. Ele sabia que o processo autodestrutivo tinha suas bases na 

ignorância dos capoeiristas sobre a realidade opressora e cruel.  

Ele assume o combate à ignorância como a missão espiritual que lhe 

foi destinada, missão que busca cumprir com disciplina e espírito de 

sacrifício. Dessa maneira, o capoeirista tem que aprender a combater o 

inimigo, ou seja, a realidade opressiva, e não seus camaradas, defendendo 

os seus direitos na sociedade e contribuindo para a sobrevivência individual 

e coletiva da comunidade (Pastinha, [1964]). Esta postura reafirma o 

princípio filosófico africano da sobrevivência coletiva, destacado por Nobles 

(2006).  

Mestre Pastinha (1960) orienta que “não se podem neutralizar os 

males da capoeira, sem lhe falar claramente aos capoeiristas para combater 

a ignorância que é seu maior inimigo de si, e seu esporte” (Pastinha, [1964] 

n.p). Este mestre assumiu o Centro Esportivo de Capoeira Angola (CECA) em 

1941 na cidade de Salvador para cumprir esta missão de combater a 

ignorância, para distinguir os verdadeiros capoeiristas dos falsos, com base 

num “perfeito conhecimento de caminhar com segurança para regular os 

nossos costumes, e dos nossos olhos para guiar nossos passos” (IPHAN, 

2014; Pastinha, [1964] n.p). 

O regulamento e funcionamento do CECA é orientado por princípios 

éticos e morais que parecem estar em harmonia com a perspectiva africana. 

Alguns deles serão apresentados a seguir. Eles são praticamente premissas 

que regem o que estou chamando de uma práxis coletiva libertária. 

(Nogueira, 2013; Nobles, 2006). Este entendimento está em harmonia com 

a célebre frase de mestre Pastinha: “a capoeira é mandinga de negro escravo 

em ânsia de liberdade, seu princípio não tem método e seu fim é 

inconcebível ao mais sábio dos capoeiristas” (Pastinha, [1964] n.p). O legado 

que mestre Pastinha deixou registrado nos manuscritos são esses princípios 

libertários da prática coletiva da capoeira angola que foram consolidados no 

CECA.  

Em sua sabedoria, mestre Pastinha e a comunidade de mestres/as do 

Jinjibirra fez do CECA e de seus angoleiros um exercício vivo de como as 

referidas premissas éticas e morais africanas deveriam ser incorporadas na 

vida pessoal e coletiva dos capoeiristas. Ele buscou fornecer consciência 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 375-401 

 

Contribuições da capoeira angola de Mestre Pastinha para o avanço... 

Simone Gibran Nogueira 389 

 

 

 

crítica sobre padrões culturais e comportamentais tanto para capoeiristas 

quanto para o público avaliar o desenvolvimento da capoeira. Naquela época 

ele via que “a capoeira já é patrimônio do Brasil: pois é o nosso esporte” 

(Pastinha, [1964] n.p), e tratou de transformar o CECA em “patrimônio 

sagrado; a movimentação da qual preparam o caminho da perfeição” 

(Pastinha, [1964] n.p). Segundo ele, o CECA “é uma fortaleza para os 

capoeiristas de todo o Brasil” (Pastinha, [1964] n.p). 

Na atualidade, os fundamentos do CECA também romperam as 

fronteiras nacionais encarnados em seus discípulos/as, alguns exemplos 

são os trabalhos de Mestre João Grande, nos Estados Unidos; Mestre Ras 

Ciro Lima, na Espanha e Japão, Mestre Pé de Chumbo, na Portugal, 

Alemanha, México, EUA; entre muitos/as outros/as que seguem esta 

linhagem mundo afora. A profecia registrada nos manuscritos entre 1950 e 

1960 se realizou, e em novembro de 2014 a roda de capoeira foi registrada 

como Patrimônio Cultural da Humanidade pela UNESCO (IPHAN, 2014). No 

entanto, muito ainda precisa ser feito dentro do trabalho proposto por este 

grande mestre da história afro-brasileira. 

O caminho da perfeição consistia no cumprimento das ações de 

respeito e de progresso mútuo e comunitário. Segundo Pastinha, o CECA 

reunia homens, crianças e mulheres de bom senso, que marchavam com 

firmeza e confiança em Deus para vencer com prazer e satisfação a missão 

de buscar conhecimento e acabar com a ignorância. Esta academia tinha um 

regulamento e uma determinada ordem para evitar os “inimigos do esporte: 

não vai carrancudos, todos sabem brincar” (Pastinha, [1964] n.p) . Mais 

ainda: 

[...] é firme a nossa lição; [...] acho que a capoeira para ser 

decente; depende da dignidade dos capoeiristas, sim, os que 

amar, e não, os que são vaidosos, este procura impedir o seu 

próprio progresso, um dia de boca em boca, cada capoeirista 

consciente de si procura a onde tem mais conforto, e onde 

tem futuro. (Pastinha, [1964] n.p) 

Mestre Pastinha em conjunto com a comunidade de mestres/as do 

Jinjibirra fundaram o CECA para acolher os capoeiristas decentes que 

desejam “conquistar maior evolução” (Martins; Marinho, 2023; IPHAN, 2014; 

Pastinha, [1964] n.p). Afirmaram a africanidade e a importância dela na luta 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 375-401 

 

Contribuições da capoeira angola de Mestre Pastinha para o avanço... 

Simone Gibran Nogueira 390 

 

 

 

pela defesa da integridade dos afrodescendentes no contexto da opressão 

colonial. No entanto, mestre Pastinha deixa claro em vários momentos do 

texto que, em sua visão de futuro, a capoeira angola é para homens, 

crianças e mulheres. Ela pode estar em todos os ambientes. Ela pode entrar 

em outras nações. Ela é de todos/as os/as brasileiros/as, um esporte 

nacional. Todos que quiserem aprender podem participar, desde que 

respeitem seu código moral e ético, sua filosofia, regulamento e ordem no 

ritual na busca pela perfeição (Pastinha, [1964]).  

Para Pastinha, a evolução vem por meio do conhecimento sobre si 

mesmo, pelo entendimento sobre todas as leis, pela inteligência encarnada 

no corpo. Ela é real e lógica, e quando a pessoa domina o conhecimento 

sobre si mesma e sobre a realidade em que está inserida, ela pode aprender 

a vibrar no mundo e contribuir: “o esporte evolui para a perfeição, é essa a 

razão que dirijo a capoeira com força de vontade e consciência de mim 

mesmo” (PASTINHA, [1964] n.p).  

Esse pensamento de mestre Pastinha se aproxima do que Akbar define 

como o propósito humano dentro do paradigma da psicologia africana 

(Akbar, 2004a). A conceitualização sobre as metas humanas determina a 

base para avaliar a efetividade do ser humano. Desta maneira, saúde mental 

ou desordem mental podem ser determinadas pela efetividade em atingir 

estas metas da existência ou personalidade. Segundo este autor: 

A psicologia africana oferece as metas da autoafirmação e da 

autoperpetuação como objetivo da personalidade humana. 

Ela defende que a afirmação da história única de cada um e a 

perpetuação do eu coletivo e da realidade cultural de cada um 

é o propósito da personalidade humana. O ser humano se 

concentra na plena manifestação e perpetuação de quem 

somos como um fenômeno coletivo. Isto claramente não se 

opõe à perspectiva da psicologia negra de sobrevivência 

contra a opressão. A psicologia africana vê a opressão como 

um obstáculo incidental, mas perturbador, à autoafirmação 

humana, que não é diferente de muitas questões 

semelhantes. (Akbar, 2004a, p. 73, Tradução da autora).  

Dentro desta perspectiva, se a pessoa ou capoeirista consegue se 

educar, se socializar e desenvolver uma personalidade que admira e é digna 

de admiração em sua comunidade de capoeira; e se ela mantém e transmite 

intergeracionalmente conhecimentos e práticas coerentes e consistentes 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 375-401 

 

Contribuições da capoeira angola de Mestre Pastinha para o avanço... 

Simone Gibran Nogueira 391 

 

 

 

com sua realidade cultural, promovendo processos de fortalecimento 

coletivo, esta pessoa poderá ser avaliada como sadia dentro no universo da 

capoeira. O contrário também será verdadeiro. Se a pessoa não consegue se 

adequar às normas e códigos da capoeira, ou se ela não contribui para 

manutenção e transmissão desta prática cultural, enquanto 

autoperpetuação coletiva da capoeira, ela possivelmente será avaliada como 

fora da normalidade. Voltemos ao pensamento de mestre Pastinha: 

Procuro saber se a capoeira é ciência, se é, profunda e vasta, 

se me fornece conhecimentos sobre o homem espiritual mais 

também o homem corporal, e os ensinamentos de ordem 

moral, ou intelectual, devemos conhecer... Eu digo, defender 

a capoeira, é defender os capoeiristas, é ser um por todos, 

mais o pior, é que todos, não são por todos, qual a razão 

deste mal! [...] na capoeira nada de novo há, já consiste desde 

os seus princípios, para ser todos capoeiristas devem ter 

conhecimento um pouquinho de suas ideias; a capoeira é tão 

conhecida, que tem séculos no Brasil, que de tudo há, a 

capoeira prova que tem sentido espiritual, e não é 

desconhecida nos velhos esportes, sim, ela tem valor que não 

se pode falsificar. (Pastinha, [1964] n.p). 

Neste trecho, mestre Pastinha nos diz que esta prática cultural produz 

conhecimentos tanto sobre a vida espiritual quanto sobre a vida corporal, 

ou seja, sobre a formação do ser humano em todas as dimensões da 

existência, física, mental e espiritual. Logo, o conhecimento produzido pela 

prática da capoeira angola é holístico e integral. Além disso, esta prática, da 

forma como foi proposta, busca a autoconsciência sobre as experiências da 

própria pessoa, bem como sobre o seu ambiente sociocultural. E mais, a 

aplicação desse conhecimento só tem sentido se for utilizado a serviço da 

própria comunidade, pois “defender a capoeira, é defender os capoeiristas” 

(Pastinha, [1964] n.p). Nestes termos, o conhecimento válido é aquele que 

liberta os capoeiristas das “garras da ignorância”(Pastinha, [1964] n.p) e da 

violência, e permite o entendimento de que a união respeitosa e amorosa 

de todos é fundamental para a sobrevivência individual e coletiva (Nogueira, 

2015, 2013 e 2008).  

Pastinha orienta: 

Todos capoeiristas seja ele qual for, sua classe, ou sua 

categoria, não fuja sua vistas dos valores; entusiasme-se, na 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 375-401 

 

Contribuições da capoeira angola de Mestre Pastinha para o avanço... 

Simone Gibran Nogueira 392 

 

 

 

riqueza do teu esporte, para não sujar ... e verifique a 

verdade, é uma luta infinita, em resumo, a definição geral e 

abstrata que caracteriza cada existência e cada ser. A luta 

provida pelo puro egoísmo, é como a luz da razão; é violenta, 

feroz e brutal. Ao contrário, a simpatia é que a ilumina... para 

isso consiste o conhecimento entre si: tudo em sua natureza, 

e suas relações com o meio dos capoeiristas só obtém pelo 

estudo, observação atenta, é fruto da nossa inteligência; 

resultado do nosso trabalho, satisfazer; é preciso provar, 

aspirações incessante de nosso eu: Os capoeiristas tem suas 

leis porque sempre teve, formaram nas trevas um farol no 

meio tempestuoso da capoeira, e os capoeiristas refugiou-se 

seguro contra as tempestades morais...devemos aprender 

amar aproximando um do outro, fala a razão, sem essa luz, 

não penetra no sentimento dos capoeiristas que se acha até 

hoje (Pastinha, [1964] n.p). 

Mestre Pastinha combate a ignorância sobre si mesmo e sobre a 

realidade em que o capoeirista está inserido, porque tal ignorância gera 

ações autodestruidoras, violentas e brutais para o indivíduo, para a capoeira 

e para a sociedade. Em contraposição, a inteligência é avaliada pelo 

conhecimento que a pessoa adquire sobre si, a sua natureza e a realidade 

em que está inserida a partir dos princípios da capoeira angola. São estes 

princípios que iluminam o caminho dos capoeiristas no enfrentamento dos 

obstáculos de ambientes adversos como das sociedades ocidentalizadas e 

racistas que interditam o autodesenvolvimento coletivo de 

afrodescendentes e suas práticas culturais (Nogueira, 2013 e 2008). 

Neste trecho o mestre traz uma definição ontológica sobre o que 

significa ser humano, ou ser capoeirista. 

Os capoeiristas são intelectuais e morais, com boa educação; 

de acordo com a importância do movimento, é dever de 

construir para os infantis uma personalidade digna de 

admiração, não devem faltar as regras da disciplina, 

civilidade, do respeito às atenções, a boa disposição, o bom 

humor, a solidariedade, a lealdade, e o amor a verdade; estes 

são os alicerces que darão estabilidade à estrutura moral do 

ser, isto é, que eu te dou, é desejo: não me agradece! [...] O 

bom capoeirista nunca se exalta procura sempre estar calmo; 

não discute com seus camaradas ou alunos, não toma jogo 

seu sem ser sua vez [...] precisamos ainda de brilhantes 

capoeirista que unam fazendo-se colegas, reúnam os seus 

votos mais sinceros que formulam o seu crescente progresso, 

é um apelo pessoal e colaboração (Pastinha, [1964] n.p). 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 375-401 

 

Contribuições da capoeira angola de Mestre Pastinha para o avanço... 

Simone Gibran Nogueira 393 

 

 

 

O bom ou a boa capoeirista reúne características pessoais que se 

manifestam nas suas ações junto à comunidade em que está inserido. Estas 

ações são regidas por uma estrutura moral comunitária e uma ética 

libertária coletiva. Por sua vez, ele desenvolve estas qualidades e a sua 

dignidade pode ser reconhecida pela comunidade, coerente com a lógica 

ubuntu do eu sou porque nós somos; e porque nós somos, então eu sou 

(Mbiti, 1970). Logo, o bom ou a boa capoeirista pode ser definido/a como 

uma pessoa muito inteligente dentro da perspectiva africana apontada por 

Akbar, pois ele/a é um ser moral, ou seja, é reconhecido/a pelo que sabe, 

mas sobretudo pelos julgamentos e usos prudentes deste saber que faz em 

relação à comunidade que pertence (Akbar, 2004a). É possível concluir 

também que o processo de conhecer dentro da prática da capoeira angola 

é regido pelo equilíbrio entre afeto e cognição, e que o conhecimento tem 

fronteiras racionais, afetivas e morais (Akbar, 2004a; Nogueira, 2013). 

Como se vê, a capoeira angola é uma forma africana de conhecer a si 

mesmo e o mundo por meio do afeto e da cognição. A combinação destes 

dois aspectos é fundamentalmente importante para a compreensão do que 

pode ser conhecido no mundo e como podemos conhecê-lo dentro de uma 

perspectiva africana (Akbar, 2004a). A prática da capoeira é orientada por 

uma epistemologia africana e pode ser considerada uma forma de fazer 

ciência à moda africana. Uma ciência que se produz com o corpo inteiro, 

conhecendo e desenvolvendo todas as dimensões da existência: física, 

mental e espiritual. É uma prática de vida.  

Ser ou se tornar angoleiro/a envolve adotar uma perspectiva africana 

de ver, sentir e viver o mundo; envolve aprender a ler criticamente o mundo 

a partir de determinados princípios culturais enraizados em África, e com 

base neles agir no mundo com uma postura moral comunitária e uma ética 

libertária. Enfim, ser ou se tornar angoleiro/a pode ser uma identidade de 

vida em todas as suas dimensões, num sentido humanístico e holístico de 

ser humano (Nogueira, 2013 e 2008). 

É importante destacar que só pude desenvolver esta análise sobre a 

ontologia angoleira ou sobre o ser ou se tornar angoleiro/a, a partir da 

minha própria experiência como angoleira, em diálogo com as referências 

do pensamento africano em filosofia e em psicologia e o pensamento deste 

grande mestre da cultura afro-brasileira. Este esforço dialógico deixa claro 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 375-401 

 

Contribuições da capoeira angola de Mestre Pastinha para o avanço... 

Simone Gibran Nogueira 394 

 

 

 

a coerência e a consistência destes pensamentos com as experiências 

encarnadas na prática da capoeira angola e na cultura afro-brasileira em 

geral. De outra sorte, se estivesse utilizando referências em filosofia e em 

psicologia com base nas culturas euro-americanas, por exemplo, muitas 

dimensões abordadas nesta reflexão provavelmente não seriam abrangidas 

ou seriam mal interpretadas por um olhar estranho ou alienígena aos 

significados tradicionais africanos. 

Mestre Ras Ciro Lima é discípulo de Mestre João Pequeno de Pastinha, 

pertence à linhagem do CECA e transmite a seguinte lição em seu CD de 

músicas de capoeira:  

[...] a Capoeira Angola é procurada por uma imensa legião de 

pessoas, não exclusivamente como meio de defesa pessoal, 

mais ainda, como um magnífico meio de manter um perfeito 

físico e prolongar a juventude em um verdadeiro estado de 

equilíbrio psicofísico, fazendo do capoeirista um autêntico 

desportista na visão africana de ser. Um homem que sabe 

dominar-se, antes de dominar o adversário. a Capoeira 

Angola exige certo misticismo, lealdade com os 

companheiros de jogo e obediência absoluta às regras que o 

presidem. Espero que nosso trabalho venha a contribuir para 

a difusão da prática da Capoeira Angola na sua totalidade, 

pois Capoeira Angola só se aprende praticando sob a 

orientação de um professor competente. Amigo, não fique 

triste, vamos ver o que você não viu, é um Centro de capoeira 

que você não descobriu. Os mestres fazem brincadeira, para 

ser mestre não joga fazendo bagaceira. Procure conhecer o 

incentivador deste Centro Esportivo de Capoeira Angola, fale 

sem receio no meio desta gente, o coração dele está no futuro 

desta gente. (Lima, 2022). 

Conforme orienta Mestre Ras Ciro Lima, a Capoeira Angola e sua 

filosofia se aprendem praticando, ou seja, jogando com os camaradas sob 

a orientação de um mestre.  

 

À guisa de conclusão 

Assim como uma roda começa, mas nunca termina, a reflexão aqui 

desenvolvida é um exercício dialógico que vem sendo feito, que tomou 

contornos renovados, mas que não tem uma conclusão definitiva. É um 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 375-401 

 

Contribuições da capoeira angola de Mestre Pastinha para o avanço... 

Simone Gibran Nogueira 395 

 

 

 

exercício de reconhecer a importância do pensamento negor-africano para 

o avanço das ciências humanas, em especial a filosofia e a psicologia, 

comprometidas com a superação de relações racializadas na produção de 

conhecimentos e nas relações sociais (Nogueira, 2019; Nobles, 2006; Akbar 

2004a e 2004b; Hilliard III, 2002).  

Esse exercício dialógico colocou em disputa noções ontológicas, que 

são tão caras e fundamentais para a produção de conhecimentos na 

academia. Por um lado, noções ontológicas de hierarquia racial entre 

humanos historicamente fundamentam a produção de conhecimentos e as 

relações sociais racializadas. Serviram e ainda servem para justificar 

relações de desumanização da população afrodescendente e de 

desqualificação de seus saberes e práticas originárias.  Por outro lado, 

noções ontológicas produzidas a partir de perspectivas africanas, buscam 

reconhecer e restituir o valor humano das culturas e povos africanos e 

afrodescendentes elas têm o potencial de ser tornar um instrumento 

importante de enfrentamento à opressão racial física e simbólica, bem como 

para a promoção de saúde e educação para todos/as.   

O trabalho também envolveu um exercício de reconhecer que as 

ciências humanas, com enfoque na filosofia e psicologia, precisam ser 

produzidas num diálogo respeitoso e profícuo entre referências acadêmicas 

e saberes tradicionais (Nogueira, 2023; Castiano, 2010). Assim como o jogo 

de capoeira é um diálogo entre corpos e pessoas, o corpo de conhecimentos 

acadêmicos produzidos com perspectiva africana jogou com o corpo de 

conhecimentos da capoeira angola de mestre Pastinha. Ao que parece, foi 

um jogo bonito, um jogo que fez sentido, gingado, balanceado e respeitoso. 

A disputa ontológica se concretizou num jogo de intersubjetivação 

(Castiano, 2010), no qual referências acadêmicas negro-africanas 

dialogaram com referências do saber tradicional afro-brasileiro, com 

destaque ao pensamento de mestre Pastinha. Um intelectual visionário da 

prática tradicional da capoeira angola.  Conforme pode-se observar, o jogo 

fez sentido e os oponentes em diálogo saíram ambos fortalecidos, como 

deve mesmo ser o propósito do jogo da capoeira. Conhecimentos 

acadêmicos produzidos desde a perspectiva africana saem fortalecidos 

enquanto referências coerentes e consistentes para analisar práticas afro-

brasileiras. Ao mesmo tempo em que as reflexões puderam valorizar o 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 375-401 

 

Contribuições da capoeira angola de Mestre Pastinha para o avanço... 

Simone Gibran Nogueira 396 

 

 

 

pensamento e a prática da capoeira e consequentemente, contribuíram para 

o fortalecimento da capoeira e dos capoeiristas na sociedade (Pastinha, 

[1964]).  

Outro ponto que parece importante considerar é que tanto os/as 

intelectuais acadêmicos/as quanto os/as mestres/as de tradição coadunam 

com a ideia de que a descrição, a avaliação e as possíveis reconstruções da 

produção de conhecimentos na atenção à população afrodescendente 

precisam considerar fundamentos históricos e culturais originários 

africanos (Hilliard III, 2002 e Pastinha, [1964]). Postura que evitará 

interpretações errôneas ou malfeitas sobre princípios e comportamentos de 

afrodescendentes, ao mesmo tempo em que podem fortalecer a luta e o 

enfrentamento ao genocídio físico e simbólico que assola essas populações 

e suas culturas (Nogueira, 2019; Nobles, 2006; Akbar2004a e 2004b; 

Hilliard III, 2002).  

Precisamos avançar na produção de sentidos e significados sobre a 

capoeira e as culturas afro-brasileiras, bem como na produção de 

conceitualizações e parâmetros de avaliação mais coerentes e consistentes 

com a cosmopercepção de mundo africana. Essa demanda é especialmente 

importante quando assumimos que o Brasil é o país mais negro fora da 

Àfrica e segundo país com a maior população negra no mundo. Nesse 

sentido, mestre Pastinha se configura como uma grande referência mundial 

na capoeira e deve se tornar também na academia. Como ele mesmo dizia, 

“Ele viverá eternamente! Enquanto houver capoeira, o meu nome não 

desaparece” (Pastinha, [1964] n.p).  

 

 

 

Referências  

AKBAR, N. Evolution of Human Psychology for African-Americans 

(1990). In: Akbar Papers in African Psychology. Tallahassee: Mind 

Productions & Associates, 2004a, p. 55-88. 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 375-401 

 

Contribuições da capoeira angola de Mestre Pastinha para o avanço... 

Simone Gibran Nogueira 397 

 

 

 

AKBAR, N. Mental Disorders of African-Americans (1980). In: Akbar 

Papers in African Psychology. Tallahassee: Mind Productions & 

Associates, 2004b p. 160-178. 

ARAÚJO, R. C. Capoeira é tudo que a boca come. In: FREITAS, Joseana 

Miranda (org.). Uma Coleção Biográfica: os Mestres Pastinha, Bimba e 

Cobrinha Verde no Museu Afro-Brasileiro da UFBA. 1. ed. Salvador: 

EDUFBA, 2015, p. 253-276. 

ARAÚJO, R. C. Tradição e Educação: a construção da cidadania 

“angoleira” em Salvador. In: AGIER, M.; GONÇALVES, M. D. & REIS, J. 

Educação e os Afro-Brasileiros: trajetória, identidades, e alternativas. 

Salvador: Novos Toques. (s/d) 

ASSUNÇÃO, M. R.. Da "destreza do mestiço" à ginástica nacional": 

narrativas nacionalistas sobre a capoeira. Antropolítica - Dossiê: de 

volta ao mundo da vida de pernas para o ar - contribuições para os 

estudos em corporeidade, linguagem, e memória da capoeira. Rio de 

Janeiro: Capoeira, 2008, p. 19-40. 

CASTIANO, J, Referenciais da filosofia africana. In: CASTIANO, J. Em 

busca da intersubjetividade. Gaza: UDEBA. 2010.  

CASTRO, M. B. A memória do corpo na narrativa do mestre João Grande. 

Antropolítica - Dossiê: de volta ao mundo da vida de pernas para o ar 

- contribuições para os estudos em corporeidade, linguagem, e 

memória da capoeira. Rio de Janeiro: Capoeira, 2008, p. 41-62. 

CONCEIÇÃO, J. de S. Mestre Pastinha e Bimba: capoeira, filosofia 

ancestral. In: FREITAS, J. M. (org.). Uma Coleção Biográfica: os Mestres 

Pastinha, Bimba e Cobrinha Verde no Museu Afro-Brasileiro da UFBA. 1. 

ed. Salvador: EDUFBA, 2015, p. 275-284. 

CONSELHO NACIONAL DE EDUCAÇÃO. (Brasil)  Parecer CNE/CP 003. 

Diretrizes Curriculares Nacionais para a Educação das Relações Étnico-

Raciais e o Ensino de História e Cultura Afro-Brasileira. 2004.  

 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 375-401 

 

Contribuições da capoeira angola de Mestre Pastinha para o avanço... 

Simone Gibran Nogueira 398 

 

 

 

 

COUTINHO, D. O ABC da Capoeira Angola: os manuscritos do Mestre 

Noronha/ Daniel Noronha. Brasília: DEFER, Centro de Informação e 

Documentação sobre a capoeira, 1993. 

DECÂNIO-FILHO, A. A. A herança de Pastinha. 2 ed., 1997. 

FERREIRA, D. G. Adaptação em movimento: o processo de 

transnacionalização da capoeira na França. Antropolítica - Dossiê: de 

volta ao mundo da vida de pernas para o ar - contribuições para os 

estudos em corporeidade, linguagem, e memória da capoeira. Rio de 

Janeiro: Capoeira, 2008, p. 63-85. 

FREITAS, J. M. (org.). Uma Coleção Biográfica: os Mestres Pastinha, 

Bimba e Cobrinha Verde no Museu Afro-Brasileiro da UFBA. 1. ed. 

Salvador: EDUFBA, 2015. 

HILLIARD III, A. African Power: affirming African indigenous 

socialization in the face of the Culture War. Gainesville: Makare 

Publishing Company, 2002. 

INSTITUTO DO PATRIMÔNIO HISTÓRICO E ARTÍSTICO NACIONAL 

(IPHAN) (Brasil) Roda  de  Capoeira  e  ofício  dos mestres de capoeira. 

Brasília: Distrito Federal: IPHAN, 2014.  

LIMA, Ras Ciro. https://www.youtube.com/watch?v=gH3Uut0wHg4 

.Visualizado no youtube em 19/02/2024. 

MARTINS, S. E.; MARINHO, A. A história da capoeira e suas 

possibilidades lúdicas, brincantes e imaginárias. Revista Brasileira de 

Estudos do Lazer, [S. l.], v. 10, n. 1, p. 1–21, 2023. 

MBITI, J. S. African Religion and Philosophy. EUA: Ancor Books, 1970. 

NOBLES, W. African Philosophy: foundations for black psychology. 

In:______. Seeking the Sakhu - foundational writings for an African 

Psychology. Chicago: Third Word Press, 2006. 

https://www.youtube.com/watch?v=gH3Uut0wHg4


Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 375-401 

 

Contribuições da capoeira angola de Mestre Pastinha para o avanço... 

Simone Gibran Nogueira 399 

 

 

 

 

NOGUEIRA, S. G. Capoeira Angola de Pastinha: análise do princípio 

cultural à luz da Psicologia Africana. In: FREITAS, J. M. (org.). Uma 

Coleção Biográfica: os Mestres Pastinha, Bimba e Cobrinha Verde no 

Museu Afro-Brasileiro da UFBA. 1. ed. Salvador: EDUFBA, 2015, p. 285-

304. 

NOGUEIRA, S. G. Psicologia Crítica Africana e Descolonização da Vida 

na Prática da Capoeira Angola. Tese (Doutorado em Psicologia Social) 

- Departamento de Estudos Pós-graduados em Psicologia Social, 

Pontifícia Universidade Católica de São Paulo, São Paulo, 2013. 

NOGUEIRA, S. G. Processos Educativos da Capoeira Angola e a 

Construção do Pertencimento Étnico-Racial. Dissertação (Mestrado em 

Metodologia de Ensino) - Programa de Pós-graduação em Educação, 

Universidade Federal de São Carlos. São Carlos, 2008. 

NOGUEIRA, S. G.; GUZZO, R. S. L. Psicologia Africana: diálogos com o 

Sul Global. Revista Brasileira de Estudos Africanos, v. 1, p. 197-218, 

2017. 

OBI, M. T. Angola e o Jogo da Capoeira. Antropolítica - Dossiê: de volta 

ao mundo da vida de pernas para o ar - contribuições para os estudos 

em corporeidade, linguagem, e memória da capoeira. 2008. p.103-124. 

OLIVEIRA, E.. Filosofia da Ancestralidade: corpo e mito na filosofia da 

educação brasileira. Rafael Haddock-Lobo (org). Coleção X. 1. ed. Rio 

de Janeiro: Ape´Ku, 2021. 

OLIVEIRA, E.. Capoeira e Filosofia. In: FREITAS, Joseana Miranda (org.). 

Uma Coleção Biográfica: os Mestres Pastinha, Bimba e Cobrinha Verde 

no Museu Afro-Brasileiro da UFBA. 1. ed. Salvador: EDUFBA, 2015, p. 

253-266. 

PASTINHA, V. F. Capoeira Angola. Salvador, 1964. Não foi publicado.  

 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 375-401 

 

Contribuições da capoeira angola de Mestre Pastinha para o avanço... 

Simone Gibran Nogueira 400 

 

 

 

 

PASTINHA, V. F.. Capoeira Angola: Mestre Pastinha. 3. ed. Salvador: 

Fundação Cultural do Estado da Bahia, 1988 

PRESIDÊNCIA DA REPÚBLICA (Brasil) . Lei 10.639, de 09 de janeiro de 

2003. Altera a Lei no. 9.394, de 20 de dezembro de 1996. Estabelece 

as diretrizes e bases da educação nacional, para incluir no currículo 

oficial da rede de ensino a obrigatoriedade da temática "História e 

Cultura Afro-Brasileira". Disponível em: 

https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/Leis/2003/L10.639.htm . 

Acesso em: 10 fev. 2024. 

REGO, W. Capoeira Angola: ensaio sócio-etnográfico. Salvador: Itapuã. 

1968 

REIS, L. V. O mundo de pernas para o ar: a capoeira no Brasil. São Paulo: 

Publisher Brasil. 1997. 

SANTOS, I. P. Capoeira: educação e identidade étnico-cultural em 

grupos-academias da cidade de Salvador. Sitientibus, v. 30, p. 47-60, 

jan./jun. 2004. 

SILVA, A J. A Capuêra e a Arte da Capuêragem: ensaio sócio 

etimológico. Salvador: Empresa Gráfica da Bahia, 2003. 

TAVARES, J. Educação Através do Corpo: a representação do corpo nas 

populações afro-americanas. In: J. R. Santos, Revista do Patrimônio 

Histórico e Artístico Nacional: negro brasileiro negro. (pp. 216-221). 

Brasília: Instituto do Patrimônio Histórico e Artístico Nacional do 

Ministério da Cultura (IPHAN). 1997. 

 

 

 

 

 

https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/Leis/2003/L10.639.htm


Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 375-401 

 

Contribuições da capoeira angola de Mestre Pastinha para o avanço... 

Simone Gibran Nogueira 401 

 

 

 

 

Simone Gibran Nogueira 
Pós-doutora em Psicologia pela PUC-Campinas (2015-2018) e Doutora pela PUC-SP 

(2010-2013) com estágio de internacional na Georgia State University – 

Atlanta/EUA (2011-2012). Mestra em Educação no quadro do NEAB/UFSCar(2005-

2008). Fundadora da Psicologia & Africanidades - centro de formações onde 

coordenou o projeto Psicologia Afrocentrada no Brasil no Programa Centelha 

FAPESP/MCTI/FINEP/CNPq/CERTI (2023-2024). Ganhadora do II Prêmio Jonathas 

Salathiel de Psicologia e Relações Étnico-Raciais do CRP-SP. Professora de capoeira 

angola do CECA-Academia João Pequeno de Pastinha formada por Mestre Pé de 

Chumbo (2019) e iniciada no Ile Axe Omo Aiye pela Yalorixá Nadia Santana e 

Mestre Lumumba Amauro (2016). Organizadora do livro Psicologia Afrocentrada 

no Brasil: psicologia da educação em diálogo com saberes tradicionais (2023). 

Autora do livro Libertação, Descolonização e Africanização da Psicologia: breve 

introdução à psicologia africana (2019). 

E-mail: dra.simonegibran@gmail.com  

Currículo lattes: http://lattes.cnpq.br/0888248915107906  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Recebido para publicação em novembro de 2024. 

Aprovado para publicação em fevereiro de 2025. 

mailto:dra.simonegibran@gmail.com
http://lattes.cnpq.br/0888248915107906


Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 402-433 

 

 
 

 

O Karate como um etnoesporte: vestígios 

“indígenas” na prática 

Karate as an Ethosport: “Indigenous” traces in 

practice 

 

El karate como etnodeporte: huellas «Indígenas» 

em la prática 

 

Fabio Augusto Pucineli 

Universidade Estadual Paulista (UNESP/Rio Claro) 

fabio.pucineli@unesp.br  

 

Tiago Oviedo Frosi 

Universidade Estadual de Campinas (UNICAMP/Campinas) 

t204119@dac.unicamp.br  

 

Marcelo Alberto de Oliveira 

Universidade de São Paulo (USP/Ribeirão Preto) 

marcelo.alberto@usp.br  

 

 

Resumo: Este trabalho tem como objetivo pontuar diferenças entre 

as possibilidades modernas (que se manifestam pedagogizadas, 

como esporte e budō) e os vestígios de perspectivas “indígenas” do 

karate, o que poderíamos chamar de “etnokarate”, ou “karate 

uchinaanchu”. Para isso, utilizamos de pesquisa bibliográfica e 

documental, bem como das experiências de um dos autores por 

Okinawa, em suas visitas de estudo e prática. A pesquisa aponta para 

uma “re-existência” das formas autóctones de karate na ilha, que 

não foram simplesmente substituídas pela modernização e seus 

apelos, mas que seguem se afirmando nas diferenças de suas 

singularidades.   

Palavras-chave: Artes marciais. Okinawa. Esporte. 

      

mailto:fabio.pucineli@unesp.br
mailto:t204119@dac.unicamp.br
mailto:marcelo.alberto@usp.br


Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 402-433 

 

Revista Territorial. ISSN: 2317-0360 

 

 

 

Abstract: This research aims to point out differences between 

karate’s modern possibilities (which manifest themselves as 

pedagogised sport and budō) and the vestiges of "indigenous" 

perspectives, what we might call "ethnokarate", or "uchinaanchu 

karate". To do this, we used bibliographical and documentary 

research, as well as the experiences of one of the authors in Okinawa, 

during his study and practice visits. The research points to a "re-

existence" of indigenous forms of karate on the island, which have 

not simply been replaced by modernisation and its appeals, but 

which continue to assert themselves in the differences of their 

singularities. 

Keywords: Martial arts. Okinawa. Sport. 
 

Resumén: Esta investigacióntiene como objetivo señalar diferencias 

entre posibilidades modernas (que se manifiestan como deporte 

pedagogizado y budō) y losvestigios de perspectivas "indígenas" de 

karate, lo que podríamosllamar "etnokarate", o "uchinaanchu karate". 

Para ello, nos servimos de lainvestigación bibliográfica y 

documental, así como de lasexperiencias de uno de los autores 

enOkinawa, durante sus visitas de estudio y práctica. La 

investigaciónapunta a una "reexistencia" de formas autóctonas de 

kárateenlaisla, que no han sido simplementesustituidas por 

lamodernización y sus llamamientos, sino que 

siguenafirmándoseenlas diferencias de sus singularidades. 

Palabras clave: Artes marciales. Okinawa. Deporte. 

 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 402-433 

 

O Karate como um etnoesporte: estígios “indígenas” na prática 

Fabio A. Pucineli; Tiago O. Frosi; Marcelo A. de Oliveira 404 

 

 

 

Introdução 

A história do karate é complexa e desafiadora. Além das escassas 

fontes sobre sua origem, não é possível pontuar com precisão o que existia 

em termos de práticas de combate no arquipélago de Ryūkyū antes do 

período correspondente ao Império Ming na história chinesa (1368-1644). É 

apropriado supor que o karate atual é o resultado de uma reinvenção das 

práticas corporais combativas locais usadas de forma pragmática por quase 

dez mil anos e mescladas com princípios e técnicas trazidas pelos militares 

chineses (sapposhi) entre os séculos XIII e XVII, com as viagens de vários 

mestres okinawanos à China no mesmo período e com a presença de 36 

famílias chinesas assentadas nos Ryūkyū. Todo esse processo é rompido, 

depois, com a niponização crescente dessa prática a partir do século XVII 

(Frosi, 2011; McCarthy, 1995). Nesta esteira, é importante frisar que: 

Como toda prática humana, tanto as artes marciais, o 

esporte, quanto a própria educação são processos históricos 

polissêmicos e contraditórios. Como processos, não estão 

prontos. São continuamente ressignificados e modificados 

conforme interesses e necessidades vigentes (Pucineli; 

Martins, 2014, p. 45). 

Segundo Pucineli (2017), no karate praticado em Okinawa na 

contemporaneidade, encontram-se fortes indícios que ele adquiriu 

características e valores ocidentais, especialmente no que diz respeito à 

competitividade. No entanto, é possível, ao mesmo tempo, também sentir 

uma espécie de resistência ou até mesmo desprezo por certos aspectos 

modernos. Não é uma preocupação predominante se tornar mais forte, 

rápido ou resistente por meio de exercícios ginásticos, por exemplo, para 

fins esportivos. Isso existe entre os praticantes do chamado “karate 

esportivo”, enquanto muitas vezes é alvo de críticas ferrenhas por 

praticantes do autoproclamado karate tradicional. O karate uchinanchu 

parece nos levar a outras possibilidades. 

Em muitos dōjō (local de treinamento) em Okinawa, a prática começa 

sem nenhum tipo de alongamento ou aquecimento, e há ainda menos 

exercícios específicos para condicionamento físico ou desempenho atlético. 

O local ainda parece ser um reduto que preserva a suposta sabedoria das 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 402-433 

 

O Karate como um etnoesporte: estígios “indígenas” na prática 

Fabio A. Pucineli; Tiago O. Frosi; Marcelo A. de Oliveira 405 

 

 

 

tradições do karate, o que atrai muitos visitantes estrangeiros. A ilha é 

frequentada constantemente por praticantes que buscam as “origens” e o 

que eles chamam de “verdadeiro” karate. Muitos mestres ainda ensinam em 

espaços anexos às suas casas, o que pode apontar para uma relação 

orgânica entre a arte marcial e a vida cotidiana (Pucineli, 2017). 

De acordo com Pucineli e Martins (2023, p. 209), “existe uma 

pluralidade de possibilidades em praticar, ensinar e compreender o karate 

em Okinawa”. Desde a década de 1990, o turismo na ilha, com a sua 

inexorável necessidade de envolver e mostrar a diferença para chamar a 

atenção do desejo do consumidor, tem sido um fator substancial no 

surgimento de um sentido interno e externo das particularidades da 

província. Os números reais mostram que Okinawa está a chegar aos 

mercados turísticos globais, incluindo, claro, milhões de praticantes e fãs 

de karate (González de la Fuente, 2021). 

Obviamente, as caracterizações populares e turísticas do arquipélago, 

enraizadas no boom de Okinawa, apoiam os planos nacionais e os interesses 

econômicos privados, comandados pelas inversões imobiliárias e pelo 

estereótipo de resort tropical indígena. Ainda assim, estes processos 

conduzem também a um movimento de sensibilização para a diferença 

cultural de Okinawa, estimulando à apreciação, e a ações políticas que estão 

a quebrar a reprodução de categorias anteriores de percepção e relações 

estruturais de poder (González de la Fuente, 2021). 

Para González de la Fuente (2021), a atual construção da indústria do 

turismo de artes marciais em Okinawa estabelece as bases para um novo 

fluxo global no mercado, colocando o arquipélago como a terra 

emblemática do karate, “reterritorializando” esta herança okinawana e 

transmitindo a história e os critérios locais. As narrativas hegemônicas do 

karate divulgadas pelo Estado japonês e pelas organizações transnacionais 

podem tender a modular e atenuar a maior parte das mensagens regionais. 

Contudo, é impossível controlar completamente a divulgação dos 

significados do karate uchinanchu nos mercados globais. Na verdade, os 

mercados culturais estão sujeitos a um pré-requisito de “descoberta” da 

distinção, o que, em conjunto com a multiplicidade de fontes de informação, 

partilham e propagam mensagens “armazenadas” do karate de Okinawa. 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 402-433 

 

O Karate como um etnoesporte: estígios “indígenas” na prática 

Fabio A. Pucineli; Tiago O. Frosi; Marcelo A. de Oliveira 406 

 

 

 

Durante as últimas décadas, o karate uchinanchu tornou-se um 

dispositivo para redescobrir um Japão multiétnico e transcultural através 

dessa circulação global de imagens, povos e mercadorias japonesas, um 

fenômeno consideravelmente fomentado pelo turismo, que contribuiu para 

contrariar concepções anteriores do Japão como uma realidade 

monocultural e monoétnica. Neste sentido, interrogar a história cultural do 

karate é interrogar a presumida homogeneidade social e cultural dos 

japoneses, a ideologia do nihonjinron (teorias sobre a japonesidade)
1

 que 

dominou o período pós-guerra (González de la Fuente, 2021). 

Em consonância com González de la Fuente (2021), precisamente 

desde a década de 1960, os discursos nihonjinron capitalizaram a expansão 

cultural do karate que cobria o mundo para realçar a excepcionalidade da 

identidade japonesa e da política corporal. Por um lado, os processos de 

subjetivação implicados em “ser japonês” (Lourenção, 2016), poderiam ser 

melhor compreendidos a partir da propagação contínua em que se encontra 

o karate  uchinanchu atualmente.. Por outro lado, hoje o karate constitui um 

item utilizado pelas políticas japonesas sobre diversidade e 

multiculturalismo, que são oficialmente designadas como tabunkakyosei ou 

“coexistência multicultural”, além de usá-lo para a construção da nação e a 

marca nacional do Japão.  

É um território lamacento que toca no preconceito de populações 

inferiorizadas historicamente, cuja dívida histórica está colocada não 

somente para os uchinanchu, mas também para os burakumin, ainus e 

outros povos da ilha mais ao norte do Japão – Hokkaido. Não podemos 

esquecer das lutas do povo do Ryūkyū em casos como os dos experimentos 

com ossadas de habitantes do arquipélago durante a Segunda Guerra 

Mundial (Matsushima, 2023) e o reconhecimento de que o Japão deixou 

Okinawa para queimar na pior batalha terrestre desse mesmo conflito, 

                                       
1

Segundo Noguchi (2021, p. 1), “nihonjinron, ou “teoria da japonicidade”, é uma vertente 

teórica que visa destacar características supostamente atemporais dos japoneses — como 

a homogeneidade, a exclusividade, a conformidade, o espírito grupal e a estabilidade 

harmoniosa — em comparação com os “outros povos” por meio do destaque de essências, 

espíritos e estilos japoneses, negando semelhanças culturais e estabelecendo uma 

hierarquia frente a minorias étnicas locais, como os okinawanos e os ainus, e estrangeiros”. 

 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 402-433 

 

O Karate como um etnoesporte: estígios “indígenas” na prática 

Fabio A. Pucineli; Tiago O. Frosi; Marcelo A. de Oliveira 407 

 

 

 

usando a ilha como escudo de seu território continental contra os 

estadunidenses (McCormarck; Norimatsu, 2012). 

Além das questões relativas aos crimes de guerra contra a população 

uchinanchu, há a invisibilização da história do karate a partir de discursos 

reducionistas. Por um lado, temos aqueles que remetem a origem da arte 

marcial uchinanchumeramente a uma reinvenção da arte marcial chinesa 

nos Ryūkyū, ignorando de forma muito infeliz toda a tradição guerreira e 

naval reiterada pelos estudos de diversos autores. Além disso, a 

invisibilização não cessa no povo vencido e colonizado.  

Uma importante fração da história das artes marciais, em especial aqui 

o karate, é sumariamente oculta na maioria dos manuais que contém 

alguma explicação histórica sobre a arte e exibe no lugar uma passagem 

sobre o mítico monge indiano Bodhidharma
2

– Daruma em japonês (Amaral 

Luz, 2022; Apolloni; Aguiar, 2021). A este último atribui-se a criação das 

artes marciais no Templo Shaolin, o que já se sabe foi uma invenção dos 

próprios membros do templo para atrair atenção, prestígio e depois o 

turismo para si (Zica, 2012). O resultado disso é que uma horda de 

instrutores de karate seguem insistindo em disseminar em seus locais de 

ensino a história de Daruma, inviabilizando a participação crucial de uma 

mulher no processo. Alertamos isso pois sabemos hoje que entre os estilos 

estudados pelos uchinanchuna China, na fase de vassalagem com este país, 

destacou-se o estilo da Garça Branca de Fujian, fundado pela mestra Fang 

Qiniang (McCarthy, 1995). 

Na verdade, muitos aspectos da educação e filosofia das artes 

marciais asiáticas representam apenas normas e costumes 

culturais comuns do Leste Asiático, como curvar-se ou 

mostrar respeito pelos mais velhos, que são aparentes em 

muitas esferas da vida nas sociedades do Leste Asiático. Estas 

tradições não estão reservadas às artes marciais asiáticas e 

não são místicas, românticas ou esotéricas em nenhum 

sentido. Além disso, muitas das características supostamente 

                                       
2

“De acordo com a lenda, as artes marciais chinesas foram inventadas por Bodhidharma, 

um monge budista que viajou da Índia para a China no século V. [...] Chegando na China, 

ele se dirige ao Templo Shaolin. Insatisfeito com o regime que encontra lá, ele se retira 

para uma caverna próxima, onde passa vários anos em meditação. [...] Bodhidharma achou 

os monges inadequados para a exigente meditação que queria ensiná-los, então instituiu 

o treinamento de artes marciais para colocá-los em forma” (Allen, 2013, p. 242). 

 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 402-433 

 

O Karate como um etnoesporte: estígios “indígenas” na prática 

Fabio A. Pucineli; Tiago O. Frosi; Marcelo A. de Oliveira 408 

 

 

 

“tradicionais” e “antigas” das artes marciais do Leste Asiático 

só foram associadas a elas no final do século XIX e início do 

século XX, quando indivíduos como Kano e Funakoshi, ambos 

educadores escolares guiados por ideias ocidentais, começou 

a modernizar as artes marciais japonesas. Na verdade, os 

japoneses foram os líderes neste aspecto, outras nações só o 

seguiram mais tarde. Além disso, muitos indivíduos 

envolvidos neste processo foram frequentemente motivados 

pelo nacionalismo, que se baseava na doutrina ocidental do 

Estado-nação moderno. Além disso, em relação às artes 

marciais, o termo “tradicional” parece totalmente reservado 

como uma referência às artes marciais asiáticas. No entanto, 

pelo contrário, a maioria das artes marciais asiáticas 

modernas desenvolveram-se apenas recentemente e não são 

“tradicionais” pela maioria das definições (MOENIG; KIM; 

CHOI, 2023, p. 54, tradução nossa). 

Muito há que se fazer no campo da pesquisa para investigar uma 

história do karate que tenha assento em métodos mais criteriosos para nos 

aproximarmos de melhores versões desta. O preconceito étnico e de gênero 

ainda pauta esse campo e as negociações identitárias dos séculos XIX e XX 

que criaram a invisibilização das mulheres e dos uchinanchu é ignorada. 

Algo próximo também ocorre com as práticas do karate desenvolvido no 

Ryūkyū.   

 

Karate “Indígena”: Okinawa 

Influência para muitos praticantes, o filme Karate Kid é uma obra 

emblemática e permeada por convidativas referências históricas. Uma 

importante menção acontece já numa das primeiras cenas do segundo 

filme:  Daniel-san é visto lendo “Okinawa - The History of na Island People” 

de George Henry Kerr (1911-1992), publicado em 1958, durante o voo para 

a referida ilha, com seu mestre, Sr. Miyagi. Apesar de polêmicas a respeito 

de seu conteúdo discutível, este livro é considerado um dos clássicos nos 

estudos sobre Okinawa.  

Okinawa é o atual nome da principal ilha do arquipélago conhecido 

como Ryūkyū, que até 1879 era um reino independente, mas que foi 

colonizado pelo Japão, o que implicou em diversas transformações, 

inclusive sendo obrigada a adotar o idioma japonês. Durante a Segunda 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 402-433 

 

O Karate como um etnoesporte: estígios “indígenas” na prática 

Fabio A. Pucineli; Tiago O. Frosi; Marcelo A. de Oliveira 409 

 

 

 

Guerra Mundial, foi palco da única, e brutal, batalha terrestre em solo 

nipônico. A partir de então, o local vive sob a presença de bases militares 

estadunidenses, o que acompanha um dilema: aceitar ou não a continuidade 

dessas instalações, que já causaram diversos problemas para a população 

civil
3

. 

A desmilitarização poderia acontecer caso fosse reconhecida a 

presença de população indígena em Okinawa (artigo 30 – Declaração 

Universal dos Direitos dos Povos Indígenas). A Organização das Nações 

Unidas (ONU) reconhece os povos de Ryūkyū como indígenas desde 2008. 

Porém, muitas vezes Okinawa é tratada como mero objeto: um depósito de 

bases militares com a desculpa de que supostamente estaria localizada num 

local estratégico para defesa; um paraíso turístico, onde as pessoas são 

receptivas e corteses; ou mesmo como um simples tema de diversas 

pesquisas acadêmicas. Ou seja, a efetiva realidade viva de sua cultura e 

espiritualidade são diversas vezes totalmente desprezados (Quast, 2023). 

Desde que o Grande Império Japonês começou a expandir 

seus territórios coloniais no Leste Asiático e no Pacífico no 

final do século XIX, a modernização econômica e política, 

concomitantemente com a japonização deliberada, passou a 

engolir suas colônias. O povo de Okinawa foi privado de seu 

autogoverno, teve sua cultura negada e foi forçado a se 

assimilar às práticas japonesas (Chibana, 2012, p. 6). 

 Essa situação criou localmente uma divisão que marca todo o período 

do final do século XIX até os desfechos da Segunda Guerra Mundial. 

Observamos na Okinawa desse tempo a presença de movimentos pró Japão 

(semelhantes aos que ocorreram em Taiwan) e como produto dessas 

tensões o estabelecimento dos Partidos da Iluminação e da Restauração 

(Kadekaru, 2021). O primeiro buscava defender a assimilação de Okinawa 

ao Império Japonês. Nutriam um sentimento de que as ilhas passariam por 

um necessário processo de modernização e integração à nova realidade 

geopolítica. Aparentemente viam vantagens nesse novo modelo, assim 

como os taiwaneses do mesmo período se viam melhor atendidos pelo Japão 

do que pelo regime anterior submetido à Pequim (ou Beijing).  Por outro 

lado, os partidários da “Restauração” defendiam que Okinawa seguisse sua 

                                       
3

Antes da colonização pelo Japão, Okinawa era conhecida como Uchinaa. 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 402-433 

 

O Karate como um etnoesporte: estígios “indígenas” na prática 

Fabio A. Pucineli; Tiago O. Frosi; Marcelo A. de Oliveira 410 

 

 

 

relação de vassalagem ou pelo menos maior dependência socioeconômica 

com a China, como vinha acontecendo em períodos anteriores. Funakoshi 

(1999) menciona que ainda no século XIX um de seus mestres, Yasatsune 

Asato, via com desaprovação o discurso do Partido da Restauração e que 

Okinawa deveria aderir o quanto antes ao estado de membro do Império 

Japonês. 

Essas disputas deixaram marcas em praticamente todas as instâncias 

da vida pelo local. Uma passagem, mesmo que breve por Okinawa, implica 

em ouvir ao menos uma vez uma determinada canção popular, conhecida 

como Asadoya Yunta. Porém, não é preciso ir tão longe para poder apreciar 

seus versos, notas e melodia. Em praticamente todas as reuniões, festivais, 

ou quaisquer outros encontros promovidos pelos descendentes, ela é 

entoada e até cantada em coro. Entretanto, conta com duas letras que, 

apesar de parecidas para ouvidos inexperientes, possuem significados 

totalmente distintos. 

Segundo Shimabuku (2020), Asadoya Yunta é sobre uma mulher, 

Asadoya Nu Kuyama, por quem um oficial do exército estadunidense havia 

se apaixonado (ou se atraído) e pedido sua mão em casamento. Na versão 

original, ela recusa a proposta, assumindo as consequências de 

desobedecer sua família, para quem o militar havia prometido melhores 

condições de vida (caso aceitasse o matrimônio). Todavia, em 1934 uma 

gravadora japonesa lança a canção com versos modificados, nos quais 

Asadoya Nu Kuyama consente e se casa. 

Na versão original, Asadoya nu Kuyama personifica o 

sentimento de insubordinação dos povos de Ryukyu para com 

o governo japonês. Dispostas até mesmo a   romper com a 

tradição confucionista, as populações minorizadas rejeitam a 

imposição de um novo modelo de vida. Porém, quando a 

música é reinterpretada em japonês, a negociação cultural é 

feita em termos desproporcionais, sem que Okinawa tenha 

autonomia. Assim, a “tradução” assume uma função tática de 

esvaziamento de sentido, apagamento cultural, silenciamento 

e mercantilização, contribuindo para o “multiculturalismo 

cosmético” japonês (Shimabuku, 2020, p. 96). 

AsadoyaYunta é um emblemático e efetivo exemplo dos efeitos da 

colonização da cultura e subjetividade indígena de Okinawa pelo Japão. 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 402-433 

 

O Karate como um etnoesporte: estígios “indígenas” na prática 

Fabio A. Pucineli; Tiago O. Frosi; Marcelo A. de Oliveira 411 

 

 

 

Inclui mesmo a noção de Uchinaa/Ryūkyū como um país efetivamente 

duplamente ocupado (pelo Japão e pelos Estados Unidos). Uma canção com 

uma letra subversiva, de resistência, que foi apropriada pelo próprio 

colonizador, e reformulada, fazendo com que seu conteúdo se tornasse 

praticamente “inofensivo”, docilizado, assumindo um cunho 

propagandístico, de uma Okinawa como exótico refúgio turístico. 

A visão docilizada do povo uchinanchu, que não condiz com um povo 

de tradição guerreira de dez mil anos, é uma das principais críticas ao 

trabalho de Kerr (2000). Os registros históricos apresentados por este 

mesmo pesquisador e por Røkkum (2006) evidenciam que os primeiros 

vasos ornados produzidos pela humanidade foram fabricados no atual Japão 

pela cultura Joumon, e comercializados em todo o leste asiático pelo povo 

do Ryūkyū. Ora, um povo de tradição marítima e comercial teria tido 

milhares de anos de sucesso nessa atividade sem desenvolver qualquer 

tática de combate e proteção dessas cargas valiosas? Essa visão de um povo 

inofensivo e consciencioso nos parece cada vez mais absurda.  

Ademais, o conhecido período em que Ryūkyū passa a ser um reino 

vassalo da China confirma o longo período em que os uchinanchu de nada 

tinham daquelas características pintadas por Kerr (2000). Menzies (2006), 

recorrendo aos estudos de vários sinólogos, historiadores e geógrafos nos 

ensina que os marinheiros do Ryūkyū (ou Loo-choo, como mencionados em 

antigos textos chineses) eram conhecidos como os mais terríveis piratas da 

Ásia, marinheiros altamente agressivos e especialistas em táticas batedoras 

usando embarcações leves. Passaram assim, na parceria com a naval 

comandada por Zheng He, a serem enviados antes dos juncos do Império 

Ming durante as campanhas de grandes navegações do século XV (Menzies, 

2006). É exatamente neste período muito recente que inicia a incorporação 

de técnicas chinesas de luta pelos uchinanchu, mesclando-as com táticas e 

técnicas por estes praticadas com sucesso por quase dez mil anos. 

Como forma de apaziguar as relações entre clãs guerreiros do sul do 

Japão, concentrados na ilha Kyushu, o generalíssimo (shogun) permite ao 

clã Satsuma a invasão de Ryūkyū em 1609 (Kerr, 2000; Nakazato et. al., 

2005). Após o conflito, como bons comerciantes e negociadores, os 

uchinanchu saem militarmente derrotados mas fazem uma grande jogada 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 402-433 

 

O Karate como um etnoesporte: estígios “indígenas” na prática 

Fabio A. Pucineli; Tiago O. Frosi; Marcelo A. de Oliveira 412 

 

 

 

diplomática: conseguem um acordo com os Satsuma para pagar tributos ao 

Edo sem deixar de manter uma relação similar com Pequim. Preservam 

assim por mais alguns séculos (até a Restauração Meiji de 1868) o modo de 

vida e as práticas culturais uchinanchu. A partir da Restauração Meiji é que 

o rei de Ryūkyū precisa dobrar joelhos ao imperador japonês e a divisão 

entre partidários da Restauração e Iluminação se acirra. Há mesmo 

movimentos de revisionismo com a produção de falsos registros históricos 

tentando reinventar Ryūkyū em uma das formas de cultura arcaica do Japão 

(Cramer, 2018), e que poderia assim passar de forma legítima pela 

modernização que o restante do Japão passava. 

O processo de domesticação aconteceu, portanto, não somente no 

caso de deliberada distorção do significado original do famoso canto 

popular Asadoya Yunta, mas em praticamente todas as instâncias da vida 

local, logo quando o Japão toma posse de todo arquipélago Ryūkyū. Uchina, 

a ilha principal passa a ser denominada “Okinawa”; o idioma oficial imposto 

é o japonês, em detrimento da diversidade linguística que havia e que 

passam a ser consideradas dialetos; costumes são reformulados, já que 

eram tidos como não suficientemente civilizados). Há toda uma tecnologia 

política dos corpos, que deveriam passar por uma higienização para se 

adequar ao Estado-Nação que o próprio Japão vinha se tornando, 

especialmente após a Restauração Meiji. 

Como estratégia dessa modernização, o esporte era a prática corporal 

que mais se adequava às exigências de um novo modelo de corpo que se 

almejava para a população: civilizado, competitivo, obediente às normas 

estabelecidas. Assim, o Japão não somente importou práticas esportivas, 

como o baseball, por exemplo, mas também investiu na reconfiguração das 

suas próprias (Rusak, 2009). Foi então promovida uma grande negociação 

identitária, alterando o modo de praticar judô, kendo e as demais formas de 

arte marcial japonesa, chamadas de Budo[2], seguindo o discurso de função 

educativa e acesso das práticas para todos a partir da modernidade japonesa 

(Ratti; Westbrook, 2006). Essas alterações alcançaram a partir dos anos 

1920 o próprio karate, objeto de estudos desta pesquisa.  

É importante salientar que o karate não foi necessariamente 

unificado, como costuma-se pensar sobre judô e kendo, longe disso. 

Existem atualmente manifestações esportivas do karate, com vultosos 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 402-433 

 

O Karate como um etnoesporte: estígios “indígenas” na prática 

Fabio A. Pucineli; Tiago O. Frosi; Marcelo A. de Oliveira 413 

 

 

 

torneios pelo mundo, inclusive realizando sua estreia como modalidade 

olímpica nos Jogos de Tokyo 2020/21. Trata-se de um karate que 

inicialmente, durante o século XX, fora forjado sob uma lógica de oferta e 

demanda (Oliveira; Feijó, 2023), cujos modelos de treinamento, quase 

equiparados a um modelo fordista de produção em larga escala, com 

exercícios rítmicos e repetitivos em linha reta e a abordagem prática, mais 

se assemelhavam aos treinamentos militares (Bowman, 2010). Neste 

contexto, com os processos de institucionalização e esportivização, esses 

modelos foram sendo trocados por outros mais modernos com vistas a 

atender aos anseios do movimento olímpico contemporâneo (Oliveira et al. 

2018). 

Mas há ainda maneiras de praticá-lo que parecem resistir, ou mesmo 

escapar aos apelos de padronização e espetacularização. Para este texto, 

decidimos denominar karate uchinanchu essas manifestações que 

conservam uma relação de pertencimento com uma matriz okinawana e se 

diferenciam das formas esportivizadas e espetacularizadas da prática.  

Optamos por essa nomenclatura para evitarmos termos como “karate 

de Okinawa”, já que nossa intenção é marcar diferenças entre as dimensões 

modernas, associadas diretamente a transformações que promoveram, tal 

como em Asadoya Yunta, uma docilização, uma espécie de conformismo 

com a ordem social imposta, e as possibilidades de prática que fogem a 

essas padronizações. Além disso, evitar usar o termo “Okinawa” nesse 

contexto, também afirma uma posição na qual evitamos a denominação do 

colonizador para Uchinaa, e seus habitantes, os uchinanchu. 

 

O Karate pode ser um etnoesporte? 

O esporte moderno surgiu na Inglaterra nos séculos XVIII e XIX, 

inspirado em jogos populares da aristocracia. Escolas públicas de elite, nas 

quais os filhos da aristocracia estudavam, adaptaram esses jogos populares 

e os sistematizaram, regulamentaram e racionalizaram de acordo com seus 

valores morais. A ideia de um “mundo esportivo” surgiu nesse período, 

levando ao surgimento de modalidades como cricket, tiro ao alvo, pesca, 

corridas, caça, caminhada e boxe (Marques, 2015). 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 402-433 

 

O Karate como um etnoesporte: estígios “indígenas” na prática 

Fabio A. Pucineli; Tiago O. Frosi; Marcelo A. de Oliveira 414 

 

 

 

Segundo Roden (1980), no século XIX, várias modalidades esportivas 

surgiram em todo o mundo, em meio a disputas territoriais, surgimento e 

consolidação dos Estados-Nação e do capitalismo como modelo econômico. 

Naquela época, a ausência do esporte em qualquer país estrangeiro poderia 

ser interpretada como um sinal de fraqueza cultural e até de inferioridade 

racial, já que os confrontos institucionalizados, regulamentados pelo que 

viriam a ser as federações, passaram a representar o modelo de civilidade. 

Neste contexto, talvez um observador do período Meiji (1868-1912) 

poderia ter previsto que a adoção dos esportes ocidentais pelo Japão 

significava o desaparecimento – mais cedo ou mais tarde – dos esportes 

tradicionais do país. De todo modo, algumas tradições esportivas, como o 

inuoumono, desapareceram. Alguns, como kemari, mal conseguiram 

sobreviver graças aos esforços heroicos de pequenos grupos de devotos. 

Algumas, como as artes marciais tradicionais, passaram por uma 

transformação, tendo em vista que foram racionalizadas e burocratizadas, 

recebendo – mais ou menos – contornos de esporte moderno (Guttmann; 

Thompson, 2001). Além disso, o universo das artes marciais é complexo: 

ele congrega uma variedade de participantes, diversas conexões com a 

cultura, múltiplos objetivos, várias expectativas e assim por diante (Luz, 

2023). 

Para além de Tóquio e região, mais ao sul, na ilha atualmente chamada 

de Okinawa, uma arte marcial tradicional chama-nos atenção, tendo em vista 

seu interessante passado e intrigante presente: o karate. A história do karate 

é resultado da interação de diferentes culturas. A ilha de Okinawa, 

historicamente, era um local de intenso comércio e passagem para diversas 

embarcações, o que a tornou uma região peculiar e multicultural. Mesmo 

hoje, o fenótipo uchinanchu se assemelha mais ao fenótipo taiwanês do que 

ao do japonês médio. Os registros da origem dessa arte marcial têm uma 

sequência cronológica de acontecimentos cujas técnicas de luta primordiais 

seriam consideradas milenares (Oliveira; Telles; Barreira, 2019). Neste 

contexto, em 2017, em visita a Okinawa, dois dos autores de Barreira et al. 

(2023), tiveram as seguintes impressões: 

Em recente visita a Okinawa, foi possível testemunhar a 

ambiguidade local para com a figura de Gichin Funakoshi, a 

cujo papel se atribuía a razão de estarmos lá, dada 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 402-433 

 

O Karate como um etnoesporte: estígios “indígenas” na prática 

Fabio A. Pucineli; Tiago O. Frosi; Marcelo A. de Oliveira 415 

 

 

 

responsabilidade histórica do mestre pela disseminação e 

reconhecimento do karate. [...] Ao mesmo tempo, também foi 

notável em Okinawa a existência de uma mágoa local por 

certa expropriação cultural sofrida pela Arte Marcial a partir 

de sua japonização (Barreira et al., 2023, p. 110). 

Neste universo, Gonzáles de la Fuente e Niehaus (2020) apresentam 

uma visão baseada na ótica niponizada (ou japonizada) de processo 

civilizador, em que o ideal do karate “tradicional” como um sistema de 

autodefesa centrado no kata – isto é, as formas – deu lugar à luta esportiva 

moderna (kumite). A tensão dentro do karate em termos de ser um bem 

cultural duplo japonês/okinawano persiste no centro de um debate em que 

raízes históricas, ramificações e implicações são novamente mobilizadas 

pelo pedido à UNESCO (Organização das Nações Unidas para a Educação, 

Ciência e Cultura) de reconhecimento formal como “Patrimônio Cultural 

Imaterial” (Pucineli; Martins, 2023).  

 As diferenças entre as visões japonesa e uchinanchu são claras no 

processo de esportivização. Enquanto os japoneses veem o kumite como “o 

objetivo último do karate” (Kagawa, 2015), e incluem em seu modelo 

competitivo os eventos de kata (formas), katapor equipes (formas 

sincronizadas em trios), kumite (combate) e kumite por equipes (em que se 

somam as pontuações e vitórias das lutas individuais dos membros do time) 

o caminho seguido em Okinawa foi outro. 

No segundo caso, o processo de esportivização, se defrontou com a 

ideia de que ao ser usado para a luta livre, o karate seria demasiado letal 

(MaCarthy, 1995). Sendo assim, aqueles grupos que desenvolveram uma 

forma de competição de karate dentro da visão uchinanchu promovem 

disputas esportivas que incluem os eventos de kata (formas) e kobudo 

(forma combativa que se utiliza de objetos do cotidiano como armas:  como 

bastão, foice, sai, nunchaku, tonfa etc.). 

Nesta conjuntura, o Japão precisa reconhecer e apoiar a tradição do 

karate uchinanchu para endossar a estratégia oficial de rotular a nação 

japonesa como “cool” internacionalmente. Assim, por esta visão complexa, 

dentro do karate encontramos uma origem (Ryūkyū), duas “tradições” – 

karate uchinanchue karate japonês[3] (ou karateBudo) – e uma herança 

nacional (karate como um todo) (González de la Fuente; Niehaus, 2020). 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 402-433 

 

O Karate como um etnoesporte: estígios “indígenas” na prática 

Fabio A. Pucineli; Tiago O. Frosi; Marcelo A. de Oliveira 416 

 

 

 

Porém, quando se olha com mais cuidado para o karate em Okinawa, 

observa-se uma labiríntica multiplicidade de outras possibilidades. Entre 

estas, a presença de equipes de alto rendimento em Okinawa, sendo o atual 

campeão olímpico de kata o atleta KyunaRyo, um uchinanchu. 

Dito isto, esse ensaio se propõe a analisar o karate uchinanchu na 

contemporaneidade, na medida em que busca lançar luz sobre os seus 

sentidos, significados e processos históricos na esteira de um mundo cada 

vez mais globalizado e que possibilita entendimentos discutíveis, 

estereotipados ou até mesmo equivocados sobre o que de fato deveria ser 

apresentado e questionado. Para tanto, o trabalho está dividido da seguinte 

forma: na primeira seção há uma discussão sobre as representações do 

karate uchinanchu; na segunda seção há discussões sobre a prática do 

karate uchinanchu; por fim, na terceira seção há reflexões acerca de outros 

elementos que orbitam o karate e que fazem parte de uma conjuntura 

política e social, para além da prática. 

 

Resultados e discussões 

Entendendo que as práticas são a manifestação objetiva do todo 

composto também pelas representações e imaginário, destacamos aqui, 

brevemente, alguns elementos que merecem nossa atenção. Quando 

pensamos nesse tópico precisamos detalhar um pouco mais o que é o karate 

uchinanchu. Nesse sentido, não apenas destacar as diferenças ‘do que’ se 

faz é vital, mas também ‘como’ se faz. Então, para além do que percebemos 

de distinção, devemos estar atentos também para o intrincado e singular 

(mas nem por isso único) método de uso do corpo próprio da forma de 

combate desenvolvido pelo povo uchinanchu. 

Enquanto o Karate Budo desenvolvido no Japão e o Karate esporte, 

espalhado por todo o mundo, seguem uma metodologia de ensino baseada 

nos chamados 3Ks (kihon, katae kumite), ou seja, em fundamentos, formas 

e combate (ou luta), não podemos restringir as diversas manifestações de 

karate uchinanchu a esse modelo pedagógico. Teremos outras práticas 

fortemente presentes no karate desenvolvido no Ryūkyū. Em grande parte 

das escolas de Okinawa encontramos Kihone Kata, mas também 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 402-433 

 

O Karate como um etnoesporte: estígios “indígenas” na prática 

Fabio A. Pucineli; Tiago O. Frosi; Marcelo A. de Oliveira 417 

 

 

 

percebemos ali a presença de outros treinamentos como o tanren (práticas 

de enrijecimento corporal) e na maioria dos casos a ausência do combate 

livre (jiyūkumite) e em sua substituição há as práticas colaborativas ou semi-

colaborativas em duplas, onde se treina o significado das técnicas (bunkai) 

e também os combates em curta distância de mãos aderidas (kakie). Estes 

últimos, lembrando bastante o tuishou chinês. Ainda assim, o karate 

uchinanchu é tão múltiplo que nem sempre teremos todas essas práticas 

em todas as escolas. 

As práticas com armas (kobudō) também estão presentes na maioria 

dos dōjōde Okinawa, enquanto que raramente são treinadas dentro do 

karate japonês e não estão contempladas na versão de esporte de combate 

contemporâneo, apesar de existirem campeonatos de kata com esses 

implementos, inclusive em Okinawa.  

Segundo Pucineli, Frosi e Oliveira (2024), as maiores diferenças entre 

as formas de karate está em como o corpo é treinado e condicionado a 

expressar-se. As maiores diferenças entre as formas de karate está em como 

o corpo é treinado e condicionado a expressar-se. O atleta que pratica o 

karate esportivo, via de regra, vai buscar usar-se do treinamento atlético 

moderno e buscar nos regulamentos das entidades esportivas elementos 

que o levem a focar em determinadas estratégias para chegar na 

performance e resultados competitivos. Não há distinção para com a maioria 

das outras modalidades esportivas. Já karateBudo e karate uchinanchu têm 

seus fundamentos internos que são marcados por fortes características 

culturais, que não vemos nos esportes de combate.  

Como karate Budo é regido por onze princípios que fazem sentido em 

uma concepção neoconfucionista de arte marcial e sociedade; o karate 

uchinanchu segue outro caminho. Seus fundamentos internos refletem 

muito da visão de mundo desse povo e são um verdadeiro tesouro imaterial 

que se expressa nos gestos e estratégias do karateka. 

 

 

 

 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 402-433 

 

O Karate como um etnoesporte: estígios “indígenas” na prática 

Fabio A. Pucineli; Tiago O. Frosi; Marcelo A. de Oliveira 418 

 

 

 

 

Princípio Descrição Observação 

Gamaku 

 (assoalho 

pélvico) 

São os ossos sacro, 

ilíaco e as articulações e 

músculos do assoalho pélvico 

que os cercam. 

Uso do corpo a partir da região 

abdominal (baixo ventre) 

Fe-As 

(velocidade 

impossível) 

Não é apenas a 

velocidade física, mas uma 

velocidade baseada na ilusão 

visual. 

Transições de movimentação e 

forma de postura, uso de velocidade 

Chinkuchi 

(músculos e 

ossos) 

Estruturas corporais. 

Em outro sentido é a força 

liberada em um único 

momento por todo corpo. 

Princípios de liberação de força e 

expressão corporal, a partir do uso 

combinado dos ossos, músculos e 

tendões. 

Muchimi 

(corpo 

chicote) 

É a ação de chicote, um 

ataque desferido com 

relaxamento dos membros. 

Princípios de liberação de força e 

expressão corporal. Pode ter também 

uma conotação de movimento 

“pegajoso”, como um mochi, doce feito 

de arroz. 

Atifa 

(ataque 

destrutivo) 

Um poder  da onda de 

choque que corre por dentro 

do corpo do oponente. 

Princípios de liberação de força e 

expressão corporal. Transferência de 

energia. 

Michichi 

(olhar 

afiado) 

É olhar penetrante nos 

olhos e movimento corporal do 

oponente. 

Foco Visual 

Kukuru 

(percepção) 

É a mente ou espírito. É 

a inspiração para perceber o 

interior do oponente 

Estado mental de presença 

Churasa 

(beleza) 

Movimento corporal 

correto e natural é belo. 

Beleza marcial advinda de 

movimentação ritmada, espontânea e 

polida 

Quadro 1 - Princípios do Karate uchinanchu 

Fonte: Adaptado de Nakamura (2022) e May (2014). 

  

Um aspecto importante é que existem alguns ecos no pensamento 

daoísta, sendo que, de fato, não há como fechar a análise nesta cosmovisão 

se considerarmos a extensa lista de religiões e visões de mundo, de dialetos 

e línguas, costumes e mesmos de diferentes escolas de karate presentes em 

Okinawa. A transmissão de seus princípios, porém, é uma importante forma 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 402-433 

 

O Karate como um etnoesporte: estígios “indígenas” na prática 

Fabio A. Pucineli; Tiago O. Frosi; Marcelo A. de Oliveira 419 

 

 

 

de resistência da cultura uchinanchu, que segue ensinando em uchinaguchi
4

 

(termo genérico para o idioma local) os fundamentos de sua arte de luta. 

Uma outra reflexão importante a se fazer é observar a relação entre 

mestre e aluno através do conceito de “ma”, discutido por Pucineli e Martins 

(2023),na medida em que se conecta à ideia do vazio, mas não como uma 

ausência, e sim como um espaço cheio de potencial. O “ma” representa os 

intervalos entre ações e momentos, as pausas que não apenas separam, mas 

também criam oportunidades. Como descreve Okano (2012, p. 24), trata-se 

de um vazio“prenhe de possibilidades”, um espaço onde algo novo pode 

surgir no tempo e no espaço. 

No contexto do dojo, o “ma” pode ser percebido de diversas formas: 

nos instantes entre um movimento e outro, no silêncio que antecede a 

execução de um kata, nos momentos de convivência entre os praticantes 

antes ou depois do treino, ou até mesmo na reflexão após uma conversa 

com o mestre ou com os colegas – são nesses intervalos que o aprendizado 

se sedimenta, as relações se fortalecem e a experiência do karate se 

enriquece, tornando-se algo mais profundo do que a simples repetição de 

técnicas. 

 

Reflexões para além da prática Uchinanchu 

 Ryūkyū, arquipélago localizado ao sul do Japão e a leste da China, era 

composto por diversos pequenos reinos, no século XIV (Frosi Mazo, 2011). 

Desde o século XIV, Ryūkyū era um Estado vassalo do Império Chinês, com 

uma dinastia governando o arquipélago patrocinado pelos chineses. A 

localização privilegiada do arquipélago, como mencionamos, o tornava uma 

rota comercial/marítima favorável e atrativa para embarcações chinesas que 

desejavam comercializar com o Japão e vice-versa. 

Desde 1404, os Ryūkyū recebiam visitas diplomáticas chinesas, os 

Sapposhi. Esses representantes do império chinês comumente eram 

                                       
4

Segundo o Atlas Mundial de Línguas em Perigo, da Unesco (2010), citado por Shimabuku 

(2020), em Ryūkyū havia seis línguas, totalmente diferentes da japonesa, além de 750 

dialetos. 

 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 402-433 

 

O Karate como um etnoesporte: estígios “indígenas” na prática 

Fabio A. Pucineli; Tiago O. Frosi; Marcelo A. de Oliveira 420 

 

 

 

militares que vinham supervisionar as relações entre o arquipélago 

okinawano e a China. Neste contexto, o monarca de Uchina, ShōHashi (1372-

1439), acabou por unificar os vários pequenos reinos dos Ryūkyū, 

estabelecendo, entre outras coisas, a periodicidade da vinda desses 

Sapposhi (Frosi; Mazo, 2011). 

Em 1439, um depósito comercial especial de Ryukyuanos 

com uma equipe permanente residente foi estabelecido em 

Ch’uang-chou, na província de Fukien, criando um porto de 

entrada ao qual o comércio de Ryukyuanos deveria ser 

confinado e através do qual era canalizado para Pequim (ou 

Beijing). Essas instalações incluíam armazéns, salas de 

recepção e uma área residencial para os okinawanos 

associada ao comércio e às missões diplomáticas. O depósito 

permaneceu em uso contínuo por 436 anos depois disso, ou 

até 1875, quando a última carga foi trazida de Naha. Aqui 

estudantes de Okinawa vieram para servir como escriturários 

e para estudar a língua da China e as suas instituições, e é 

nesta área que devemos procurar protótipos em artefatos e 

arquitetura, técnicas agrícolas e padrões sociais que 

distinguiram a antiga tradição Ryukyu dos japoneses. Os 

túmulos e pontes característicos de Okinawa, os alimentos e 

os têxteis, as recreações e o comportamento devem muito às 

lições aprendidas aqui em Ch’uang-chou, em Fukien (Kerr, 

2000, p. 82). 

Dito isto, a influência chinesa na história e cultura dos uchinanchu é 

evidente. Para além disso, tanto práticas corporais do território de Okinawa 

quanto do Japão Continental receberam influências da China. De acordo com 

os pesquisadores chineses Li Lu e Dong Pan (2018), no Período Tokugawa, 

especificamente durante a Era Kyoho (1716-1736), oficiais militares da 

dinastia Qing viajaram para Nagasaki, no Japão. Lá, eles não apenas 

ensinaram kung-fu (ou wushu), punho chinês, mas também trouxeram 

registros históricos de várias artes marciais chinesas, incluindo equitação e 

tiro com arco a cavalo. Além disso, ao longo dos séculos XVII e XVIII, muitos 

desses oficiais militares Qing levaram o wushu para o Reino de Ryukyu. A 

evidência mais antiga da introdução do kungfu chinês nas Ilhas Ryukyu é 

mencionada no livro DaidoTegaki (大島筆記), escrito pelo Ministro da 

Fazenda da época. 

Para Santos (2021), no atual cenário geopolítico, há o retorno de uma 

forte perspectiva nacionalista, e o aumento da necessidade de questionar a 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 402-433 

 

O Karate como um etnoesporte: estígios “indígenas” na prática 

Fabio A. Pucineli; Tiago O. Frosi; Marcelo A. de Oliveira 421 

 

 

 

presença militar dos Estados Unidos em Okinawa. Mais uma vez, a afirmação 

da identidade por meio do karate uchinanchu pode ser também uma forma 

de chamar a atenção do mundo para as fissuras no discurso de unidade 

nacional. Para Okinawa, o fluxo geopolítico e econômico constitui ameaça e 

oportunidade: ser engolido novamente por um status explorado e 

manipulado, ou afirmar um papel distinto como ator histórico 

(McCCormack; Norimatsu, 2012) 

Said (1990) sustenta que o Ocidente tem uma extensa tradição de 

retratar o Oriente como exótico, subalterno e dócil – esta representação 

orientalista foi usada para legitimar o colonialismo e a exploração do 

Oriente pelo Ocidente. No contexto de Okinawa, o Orientalismo pode ser 

empregado para examinar como a ilha foi percebida e tratada pelo Japão ao 

longo dos anos, à luz da discussão sobre a noção do “outro”. Em outras 

palavras, o Ocidente construiu sua identidade ao se opor a um “outro” 

orientalizado. Okinawa, com sua cultura e história distintas, pode ser 

considerada esse “outro” em relação ao Japão, ou mesmo ao mundo 

ocidental.  

Outro aspecto importante ao analisar Okinawa é a dinâmica de poder. 

O Orientalismo nos auxilia a compreender isso, pois é uma forma de 

discurso que reforça a relação de poder entre o Ocidente e o Oriente (Said, 

1990). No caso de Okinawa, essa dinâmica de poder se manifestou, por 

exemplo, na anexação da ilha pelo Japão (1879) e na subsequente 

assimilação da cultura de Okinawa. Neste cenário, o Oriente não é um 

monólito passivo, mas sim um local de resistência ao Orientalismo. Os 

uchinanchus têm uma longa trajetória de resistência à assimilação japonesa, 

e sua cultura continua a prosperar apesar das pressões do governo japonês 

e da questão da base militar estadunidense. 

Segundo McCormack e Norimatsu (2012), os uchinanchu tendem a 

olhar para trás e ver os quatrocentos anos de sua conturbada história pré-

moderna e moderna em termos de sucessivos “eliminações”, por forças 

externas superiores privando-os de sua subjetividade, especialmente 

quando da utilização da força, a título de exemplo, podemos citar os fatos, 

tais como: sob Satsuma de 1609; o moderno Estado japonês de 1879 a 

1945; o governo militar direto dos EUA (Estados Unidos da América) de 1945 

a 1972; o domínio nominal japonês após 1972 – quando da conversão do 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 402-433 

 

O Karate como um etnoesporte: estígios “indígenas” na prática 

Fabio A. Pucineli; Tiago O. Frosi; Marcelo A. de Oliveira 422 

 

 

 

governo estadunidense para o japonês. Além disso, o fim da Guerra Fria, em 

1991, trouxe a esperança da retirada da base militar, contudo não 

aconteceu. Outro fato polêmico foi que, em 1995, três militares americanos 

estupraram uma estudante. Nesta conjuntura, embora impotente para evitar 

ou resistir a eliminações passadas, a partir de 1996 o equilíbrio mudou em 

Okinawa. Isto é, gradualmente Okinawa passou a desempenhar um papel 

importante, embora raramente reconhecido, no sistema regional e global – 

tornou-se um estado de resistência. 

Nada em suas circunstâncias históricas ou longo histórico de 

vitimização pode explicar o que hoje se tornou a característica mais 

distintiva de Okinawa: sua resistência profunda e sustentada. Quase na 

proporção da negação de suas aspirações e de sua autonomia, os 

uchinanchu desafiam não apenas o destino de sua própria ilha, mas também 

os pilares sobre os quais se assenta o “Estado cliente” japonês e a própria 

ordem regional e global imposta pelos EUA (McCormack; Norimatsu, 2012) 

De acordo com Barreira, Telles e Oliveira (2023), a ascendência 

chinesa sobre Okinawa é um fato determinante, tanto politicamente quanto 

culturalmente. No entanto, isso não fez com que o arquipélago deixasse de 

lado suas línguas [5], ou suas particularidades culturais. Mesmo sob o 

domínio militar de Satsuma a partir de 1609, quando ocorreu uma invasão 

que resultou na morte de 531 habitantes de Okinawa e 57 samurais, a 

vassalagem com a China foi permitida. Isso indiretamente beneficiava as 

trocas comerciais de Satsuma, enquanto as relações internacionais do 

restante do Japão eram interditadas. Essa dupla subjugação sugere que 

Okinawa tenha sido tratada menos como território nacional e mais como 

uma colônia. 

Por um lado, a China não tomou as medidas de proteção esperadas 

como suserania, e por outro lado, os japoneses trataram Okinawa 

meramente como um entreposto comercial, ambos colocando seus 

interesses acima de maiores riscos. A mudança definitiva, como destacado 

anteriormente, ocorreu no Japão Imperial da Era Meiji, quando sua política 

externa passou a emular as de outros impérios coloniais, como o britânico 

e o francês (Barreira; Telles; Oliveira, 2023). 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 402-433 

 

O Karate como um etnoesporte: estígios “indígenas” na prática 

Fabio A. Pucineli; Tiago O. Frosi; Marcelo A. de Oliveira 423 

 

 

 

Quando a Era Meiji formalizou a incorporação de Okinawa pelo Japão, 

a realeza foi destituída e com ela a hierarquia até então vigente. Esse foi o 

momento em que, pouco a pouco, junto à ruptura das camadas sociais, o 

ensino das artes marciais uchinanchu saiu das sombras e se tornou público 

e institucionalizado. A prática, que antes era um símbolo local de nobreza, 

passou a ser vista como um símbolo do vigor de Okinawa no contexto da 

participação em um Japão expansionista e, somente muito depois, como um 

símbolo cultural de Okinawa para o mundo (Barreira; Telles; Oliveira, 2023) 

Para Røkkum (2006), os Ryukyuanos do Sul relativizam as identidades, 

ao que parece, de acordo com os domínios da localidade e os domínios da 

vida. As ideias são sustentadas por imagens de contos associados a 

localidades nomeadas dentro de uma única ilha. A extração é mais física do 

que ideológica, por isso raramente amadurece numa noção de extração 

comum. Para além do estatuto de outras potências no domínio asiático 

como as mais ativas dos comerciantes de tributos, a nacionalidade dos 

Ryukyus pode não ter concedido qualquer comunalidade através de 

símbolos detidos coletivamente.  

A linhagem do rei ainda existe, mas não goza de nenhum status 

particular na sociedade. Com relação ao emblemático Castelo de Shuri, 

mesmo que a realidade de uma estrutura de madeira vermelha apresente 

um canal para memorizar o passado e celebrar as conquistas no presente, 

a sacralidade não emana de nenhum ambiente construído, mas num sentido 

muito mais reservado, a partir de seu local em um ambiente verdadeiro 

(Røkkum, 2006). A sua importância, quando bem compartilhada, multiplica-

se, tendo em vista que não só uchinanchus o defenderam, enquanto 

patrimônio histórico, mas outros indivíduos de diferentes culturas e 

nacionalidades, no caso praticantes de karate.  

De certa forma, os espaços sagrados em Okinawa se misturam com 

as representações de figuras. No tocante à figura do monarca ryukyuano, 

as alusões literárias existentes o colocam como residente, não de um 

castelo, mas de um bosque, de Shuri (Shui). As mulheres que habitualmente 

acendem seus incensos no ambiente verdejante da colina Shurivoltam sua 

atenção não para a residência construída de um rei, mas para o bosque 

sagrado de um rei (Røkkum, 2006). 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 402-433 

 

O Karate como um etnoesporte: estígios “indígenas” na prática 

Fabio A. Pucineli; Tiago O. Frosi; Marcelo A. de Oliveira 424 

 

 

 

Com relação a representação dos uchinanchus para além de Okinawa, 

conforme Barreira, Telles e Oliveira (2023), embora Okinawa fosse um 

entreposto geográfico, os uchinanchu eram vistos como irmãos bastardos 

dos japoneses. Para mitigar e, eventualmente, contornar essa situação, a 

história mostra que não bastou afirmar que estes eram japoneses. Foi 

necessário depreciar o chinês, recusando os valores de um patrimônio 

cultural que, embora tenha nutrido os fundamentos das matrizes sociais e 

religiosas que organizaram tanto o Japão quanto Okinawa e a Coreia, o 

mundo sino-aculturado só teria adquirido honra e dignidade ao adquirir o 

espírito japonês (Yamato damashi), alçando-se ao topo da hierarquia 

asiática. 

Apesar do racismo que o acompanhou, o karate atravessou os séculos 

e se espalhou pelo mundo, fascinando gerações de praticantes e 

estimulando a afirmação de outras práticas corporais combativas. No 

entanto, ele também foi marcado por contradições e obscurantismos que 

falam menos sobre a prática em si e mais sobre como ela pode ser usada, 

como, por exemplo, para promover ideologias extremistas. Essa ameaça 

não é exclusiva do karate, mas está presente nas capturas e apropriações 

das Artes Marciais Modernas. Ela se fortalece sempre que a ambição de 

hierarquizar essas práticas como mais eficazes umas em relação às outras 

se une a outras formas de hierarquização, como as racialistas ou 

nacionalistas (Barreira; Telles; Oliveira, 2023) 

O karate uchinanchu é um grande “produto” local que exerce uma 

dinâmica única ao atrair estrangeiros para o arquipélago. Não se trata 

apenas de considerar o alcance do karate uchinanchu no mundo, mas 

principalmente de percebê-lo como uma expressão cultural que mobiliza 

uma grande quantidade de pessoas do mundo todo a visitar o arquipélago 

ano após ano. O que muitas vezes é conhecido como karate Tradicional de 

Okinawa é uma expressão e afirmação do que é ser okinawano e seu 

magnetismo atrai atenções de fora do arquipélago (Santos, 2021). 

         Segundo Coakley (2021), a adoção do karate e de outras artes 

marciais asiáticas têm aumentado consideravelmente nos últimos tempos, 

bem como a necessidade de mais estudos. A internacionalização crescente 

do karate uchinanchu parece estar sendo conduzida com sucesso. Por um 

lado, as demandas okinawanas estão ganhando visibilidade internacional e 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 402-433 

 

O Karate como um etnoesporte: estígios “indígenas” na prática 

Fabio A. Pucineli; Tiago O. Frosi; Marcelo A. de Oliveira 425 

 

 

 

sua afirmação de identidade tem ganhado o plano global. Por outro lado, 

entusiastas do mundo todo têm tido o privilégio de conhecer melhor essa 

intrigante e complexa cultura (Santos, 2021). 

Embora a internacionalização possa parecer nociva ou perigosa, uma 

vez que existe a preocupação de que as práticas esportivas possam 

tencionar mudanças internas, ou ainda, “que suas raízes asiáticas sejam 

perdidas ou ignoradas pelos participantes” (Coackley, 2021, p. 277, nossa 

tradução), a prática do karateuchinanchu tem sido bem-sucedida em 

preservar características da arte marcial  perante a pressão pela olimpização 

dentro do sistema WKF (World Karate Federation) e outros (Santos, 2021). 

 

Considerações finais 

O karate que se conhece e é praticado atualmente no Brasil, por 

exemplo, é resultado de rupturas e descontinuidades ao longo da história. 

Trajetórias que levaram a prática a assumir traços condizentes com as 

subjetividades modernizadas e seus interesses não substituíram as 

possibilidades de um karate que continua se afirmando em sua pluralidade. 

Práticas que ainda existem, resistem e “re-existem” em Okinawa, de uma 

arte que não aceitou o pedido de casamento com a modernização, e mantém 

seus traços “indígenas”.    

À medida que o karate uchinanchu se torna mais popular, seja por 

meio de praticantes que viajam pessoalmente para conhecer a região ou por 

curiosos interessados na história da origem do karate, as feridas de Okinawa 

vão sendo expostas. Conhecer Okinawa é ao mesmo tempo se impressionar 

com seu passado, especialmente associado a injustiças sociais maculadas 

em sua história.  

O processo de desenvolvimento da arte marcial uchinanchu ocorreu 

ao longo de milhares de anos, baseado inicialmente em proteção de cargas 

e depois em trabalho militar e de segurança (guarda-costas) da realeza do 

Ryūkyū. Inicialmente chamada de Ti essa luta se reconfigura para Tōde (mão 

chinesa) e Okinawa-Te, havendo uma divisão entre as linhas de Matsumura 

e Higaonna dentro do Ti após influências dos militares chineses e das 36 

famílias do continente instaladas em Okinawa. Essas mudanças e depois a 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 402-433 

 

O Karate como um etnoesporte: estígios “indígenas” na prática 

Fabio A. Pucineli; Tiago O. Frosi; Marcelo A. de Oliveira 426 

 

 

 

reconfiguração, mais atual, para Karatedō não foi um processo simples e 

pacífico. Antes disso, se apresenta como reflexo de intensas disputas de 

poder entre diferentes povos em busca da preservação de sua cultura 

(uchinanchu) ou da hegemonia dos dominadores (primeiro chineses e 

depois japoneses e estadunidenses), “jogando”, atualmente, o “jogo” das 

disputas com os dominadores ocidentais no contexto mais amplo. 

A elevada exploração da imagem do karate uchinanchu e a 

disseminação de um discurso de sua pureza sobre estilos japoneses por 

grupos além dos okinawanos, para fins midiáticos e disputas de poder, é 

outro elemento que emerge nos dias atuais e merecerá mais estudos no 

futuro. Só assim poderemos nos aproximar do desafiador trabalho de 

mapear com maior clareza a multiplicidade de representações dessa prática. 

Concluímos, portanto, que há elementos suficientes para o karate ser 

caracterizado como uma prática corporal combativa típica do povo 

uchinanchu. Mesmo nos dias atuais – após os inevitáveis processos de 

modernização, esportivização e espetacularização – muitas manifestações 

posicionadas dentro do universo da cultura uchinanchu resistem. Nesses 

grupos, encontramos ecos de um passado que revela a manutenção de 

práticas e representações dos povos indígenas do arquipélago Ryūkyū que 

merecem respeito e reconhecimento, para o fortalecimento e a preservação 

de suas tradições. 

  

Referências  

ALLEN, Barry. Games of sport works of art and the striking beauty of 

asian martial arts. Journal of the Philosophy of Sport, [s. l.], v. 40, n. 2, 

p. 241–254, 2013. 

AMARAL LUZ, Guilherme. História e artes marciais chinesas no Brasil: 

desafios de pesquisa e de escrita. ArtCultura, [s. l.], v. 24, n. 44, p. 

243–261, 2022. Disponível em: 

https://seer.ufu.br/index.php/artcultura/article/view/66593. 

 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 402-433 

 

O Karate como um etnoesporte: estígios “indígenas” na prática 

Fabio A. Pucineli; Tiago O. Frosi; Marcelo A. de Oliveira 427 

 

 

 

 APOLLONI, Rodrigo Wolff; AGUIAR, José Otávio. hipótese de leitura da 

narrativa marcial sobre a “destruição do mosteiro de Shaolin” em 1736. 

REVER: Revista de Estudos da Religião, São Paulo, v. 21, n. 3, p. 157–

174, 2021. Disponível em: 

https://revistas.pucsp.br/index.php/rever/article/view/56280. Acesso 

em: 26 jul. 2022. 

BARREIRA, Cristiano Roque Antunes; TELLES, Thabata Castelo Branco; 

OLIVEIRA, Marcelo Alberto de. Okinawa e o Karate: entre racismo e 

afirmação cultural. In: FERREIRA JÚNIOR, Neilton de Sousa; RUBIO, Katia 

(org.). Racismo e esporte no Brasil: um panorama crítico e propositivo. 

São Paulo: Tato, 2023. p. 107–132.  

BOWMAN, Paul. The Globalization of Martial Arts. In: GREEN, T. A. .; 

SVINTH, J. R. Martial Arts in the Modern World. 2. ed. [s.l.] Praeger, 

2010. 

CHIBANA, Megumi. (Re)-Discovering Okinawan Indigeneity: Articulation 

and activism. University of Hawai. Master of Arts of Political Degree. 

Manoa, 2012. 

COAKLEY, Jay. Sports in Sports in society: issues and controversies. New 

York: McGraw-Hill, 2021. 

CRAMER, Mark. The history of Karate and the masters who made it: 

development, lineages, and philosophies of traditional okinawan and 

japanese Karate-do. Berkeley: Blue Snake Books, 2018. 

FERREIRA, Heraldo Simões et al. Artes marciais e educação física 

escolar: o budō como conteúdo pedagógico. Lecturas: Educación Física 

y Deportes, [s. l.], v. 27, n. 289, p. 26–41, 2022. Disponível em: 

https://efdeportes.com/efdeportes/index.php/EFDeportes/article/vie

w/3068. Acesso em: 27 jun. 2022. 

FUNAKOSHI, G. Karatê-Do Nyūmon: Texto Introdutório do Mestre. São 

Paulo: Cultrix, 1999. 

 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 402-433 

 

O Karate como um etnoesporte: estígios “indígenas” na prática 

Fabio A. Pucineli; Tiago O. Frosi; Marcelo A. de Oliveira 428 

 

 

 

FROSI, Tiago Oviedo. Uma história do karate-do no Rio Grande do Sul: 

de arte marcial a prática esportiva. 2012. 224p. f. - Universidade 

Federal do Rio Grande do Sul - UFRGS, [s. l.], 2012. 

FROSI, Tiago Oviedo; MAZO, Janice Zarpellon. Repensando a história do 

karate contada no Brasil. Revista Brasileira de Educação Física e Esporte 

(Impresso), [s. l.], v. 25, n. 2, p. 297–312, 2011.  

FROSI, Tiago Oviedo; OLIVEIRA, Marcelo Alberto de. O Bushido na 

prática: o caso da educação em valores no KarateShotokan. In: SANTOS, 

Sérgio Luiz Carlos dos (org.). Bushido e artes marciais: contribuições 

para a educação contemporânea. 1. ed. Curitiba: CRV, 2019. p. 115–

132. E-book. Disponível em: 

https://www.researchgate.net/publication/336409377_O_Bushido_na

_pratica_o_caso_da_educacao_em_valores_no_Karate_Shotokan_The_B

ushido_in_practice_the_case_of_values_education_in_Shotokan_Karate 

GONZÁLEZ DE LA FUENTE, Eduardo. Recentering the Cartographies of 

Karate: Martial Arts Tourism in Okinawa. Ido Movement for Culture: 

Journal of Martial Arts Anthropology, [s. l.], v. 21, n. 3, p. 51–66, 2021. 

GONZÁLEZ DE LA FUENTE, Eduardo; NIEHAUS, Andreas. From Olympic 

Sport to UNESCO Intangible Cultural Heritage: Okinawa Karate Between 

Local, National, and International Identities in Contemporary Japan. In: 

SEONG-YONG, Park; SEOK-YEOL, Ryu (org.). Traditional martial arts: as 

intangible cultural heritage. [S. l.]: UNESCO - ICHCAP and ICM, 2020. p. 

39–51. E-book. Disponível em: 

https://www.researchgate.net/publication/344905876_From_Olympic

_Sport_to_UNESCO_Intangible_Cultural_Heritage_Okinawa_Karate_Bet

ween_Local_National_and_International_Identities_in_Contemporary_Ja

pan. 

GUTTMANN, Allen; THOMPSON, Lee. Japanese sports: a history. Hawaii: 

University of Hawai’i Press, 2001. 

KAGAWA, M. Diretrizes de ensino (指導要領). Japan Karate Shoto 

Federation. 11 ago 2015. 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 402-433 

 

O Karate como um etnoesporte: estígios “indígenas” na prática 

Fabio A. Pucineli; Tiago O. Frosi; Marcelo A. de Oliveira 429 

 

 

 

KERR, George H. Okinawa - The History of an Island People. North 

Clarendon, USA: TUTTLE, 2000. 

KADEKARU, Toru. Karate after the 1897 Disposition of Ryukyu. In: 

KOYAMA, Masashi; WADA, Koji; KADEKARU, Toru. Karate Its History 

and Practice. Tokyo: Nippon Budokan, 2021. 492p. 

LOURENÇÃO, Gil Vicente Nagai. O Espírito Japonês: Esboço para uma 

arqueologia etnográfica do Ki - Shuhari - Os três momentos do 

aprendizado da maestria. Tese de doutorado. São Carlos: UFSCar, 

2016.  

LU, Li; PAN, Dong. Comparative Research on the Modernization of 

Chinese and Japanese National Traditional Sports from a Culturology 

Perspective. The International Journal of the History of Sport, [s. l.], v. 

35, n. 15–16, p. 1567–1587, 2018. Disponível em: 

https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09523367.2019.162

2526. 

LUZ, Alexandre Meyer. Os corpos em luta: aspectos epistemológicos da 

prática de artes marciais. Revista Científica de Artes/FAP, [s. l.], v. 28, 

n. 1, p. 54–78, 2023. Disponível em: 

https://periodicos.unespar.edu.br/index.php/revistacientifica/article/

view/7439. 

MARQUES, Renato Francisco Rodrigues. O conceito de esporte como 

fenômeno globalizado: pluralidade e controvérsias. Revista 

Observatoriodel Deporte - ODEP, San Tiago, v. 1, p. 147–185, 2015. 

Disponível em: 

https://www.researchgate.net/publication/311087062_O_CONCEITO_

DE_ESPORTE_COMO_FENOMENO_GLOBALIZADO_PLURALIDADE_E_CON

TROVERSIAS. 

MATSUSHIMA, Y. De volta para casa: a luta pela devolução dos restos 

ancestrais ryukyuanos. Debates Indígenas. Disponível 

emhttps://www.debatesindigenas.org/POR/ns/216-luta-pela-

https://www.debatesindigenas.org/POR/ns/216-luta-pela-devolucao-dos-restos-ancestrais.html


Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 402-433 

 

O Karate como um etnoesporte: estígios “indígenas” na prática 

Fabio A. Pucineli; Tiago O. Frosi; Marcelo A. de Oliveira 430 

 

 

 

devolucao-dos-restos-ancestrais.html. Publicadoem 01 abr 2023. 

Acessoem 24 set 2023. 

MAY, Samantha. Uchinaguchi Language Reclamation in the Martial Arts 

Community in Okinawa and Abroad. Tese. Ryukyu University. 

Nishihara, Okinawa: 2014. 

MCCARTHY, P. The bible of Karate - Bubishi. Tokyo: Charles E. Tuttle 

Publishing, 1995. 

MENZIES, G. 1421: o ano em que a China descobriu o mundo. Rio de 

Janeiro: Bertrand do Brasil, 2006. 

MOENIG, Udo; KIM, Minho; CHOI, Hyun Min. Traditional martial arts 

versus martial sports: the philosophical and historical academic 

discourse. Revista de Artes Marciales Asiaticas, [s. l.], v. 18, n. 1, p. 41–

58, 2023. 

NAKAMURA, A. Innermost Secrets of Okinawa Karate. Ryukyu Karate 

Research Lab profile. Okinawa: RKRL, 2022. 

NAKAZATO, J.; et. al.. Okinawa Karate and Martial Arts with Weaponry. 

2003. Disponível em: <www.wonder-okinawa.jp/023/eng>. Acesso: 20 

jun. 2005. 

MCCORMACK, G.; NORIMATSU, S. O..Ryukyu/Okinawa, From Disposal 

to Resistance. The Asia-Pacific Journal. Volume 10, Issue 38, Number 

1, Article ID 3828, 09Sep2012, 13p. 

NOGUCHI, D. Y. Nihonjinron: teorias do Japão excepcional. Disponível 

em: <https://medium.com/daniele-noguchi/nihonjinron-teorias-do-

japão-excepcional-f783f12e6d79>. Acesso em: 8 maio. 2024.  

OLIVEIRA, M. A. de; FEIJÓ, G. de O. Entre a emoção e o espetáculo: o 

karate esportivo brasileiro. Revista da ALESDE, v. 15, n. 1, p. 101–120, 

2 out. 2023. Disponível em: 

<https://revistas.ufpr.br/alesde/article/view/87056>. 

https://www.debatesindigenas.org/POR/ns/216-luta-pela-devolucao-dos-restos-ancestrais.html


Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 402-433 

 

O Karate como um etnoesporte: estígios “indígenas” na prática 

Fabio A. Pucineli; Tiago O. Frosi; Marcelo A. de Oliveira 431 

 

 

 

OLIVEIRA, M. A. de; FROSI, T. O.; SONODA-NUNES, R. J.; PIMENTA, T. F. 

da F.; REIS-JUNIOR, C. A. B. dos; AMSTEL, N. A. van. De “mãos vazias” a 

“mãos com luvas”: uma análise sociológica sobre o Karate e os Jogos 

Olímpicos. Olimpianos – Journal of Olympic Studies, v. 2, n. 1, p. 324–

342, 2018. 

OLIVEIRA, M. A. de; TELLES, T. C. B.; BARREIRA, C. R. A. De Okinawa aos 

Jogos Olímpicos: o Karate. In: RUBIO, K. Do pós ao NeoOlimpismo: 

esporte e movimento olímpico no século XXI. 1. ed. São Paulo: Képos, 

2019. p. 327–347.  

OKANO, M. Ma: Entre-espaço da arte e comunicação no Japão. São 

Paulo: Annablume, 2012. 

PUCINELI, Fabio Augusto. Modernização do Karate: GichinFunakoshi e 

as Tecnologias Políticas do Corpo. 2017. 102 p. f. – Dissertação de 

Mestrado – Universidade Estadual Paulista, UNESP, [s. l.], 2017. 

PUCINELI, Fabio Augusto; MARTINS, Carlos José. A invenção do “Homo 

Sportivus” durante o processo de modernização do Japão e a 

reconfiguração das artes marciais japonesas. Belo Horizonte: VIII 

Seminário do Centro de Memória da Educação Física (CEMEF), 

2014.  Disponível em: 

https://drive.google.com/file/d/1gMtIGrwkq3_0oLGo6VzqYDQDfbNB

AuXm/view. 

PUCINELI, Fabio Augusto; MARTINS, Carlos José. Ao sol, faixa branca; 

sob a lua, faixa preta: estudo comparativo entre duas possibilidades do 

Karate em Okinawa. Revista Mosaico, [s. l.], v. 14, n. 2, p. 208–217, 

2023. Disponível em: 

http://editora.universidadedevassouras.edu.br/index.php/RM/article/

view/3813. 

PUCINELI, Fabio Augusto; FROSI, Tiago Oviedo; OLIVEIRA, Marcelo 

Alberto de. Karate comoelemento da culturaindígena de Okinawa: 

reflexõessobredominaçãogeopolítica. 2024: IX Congreso de la 

Asociación Latinoamericana de EstudiosSocioculturales del Deporte 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 402-433 

 

O Karate como um etnoesporte: estígios “indígenas” na prática 

Fabio A. Pucineli; Tiago O. Frosi; Marcelo A. de Oliveira 432 

 

 

 

(ALESDE), 2024. Disponívelem: 

https://congresos.fahce.unlp.edu.ar/alesde/ix-

congreso/actas/ponencia-241213134816879608. 

QUAST, Andreas. Visiting gods: incidents related to shima society. 

IncidentsrelatedtoShimasociety. 2023. Portal RyukyuBugei. Disponível 

em: https://ryukyu-bugei.com/?p=10767. Acesso em: 10 jul. 2023. 

RATTI, O.; WESTBROOK, A. Segredos dos Samurais: as artes marciais do 

Japão feudal. São Paulo: Madras, 2006. 

 RODEN, Donald. Baseball and the Quest for National Dignity in Meiji 

Japan. The American Historical Review, [s. l.], v. 85, n. 3, p. 511–534, 

1980. 

RØKKUM, Arne. Nature, Ritual, and Society in Japan’s Ryukyu Islands. 

Abingdon: Routledge, 2006.  

RUSAK, D. Karate, Baseball and Politics: Hybridity and the Martial Arts 

in Modern Japan. Undergraduate Journal of Anthropology. v.1, p. 63-

71, 2009. 

SAID, Edward Wadie. Orientalismo: o Oriente como invenção do 

Ocidente. São Paulo: Companhia das Letras, 1990. 251–273 p. 

SANTOS, Gustavo Oliveira Brito dos. O karatê entre o Japão e Okinawa: 

as disputas na construção e afirmação da identidade okinawana por 

meio do karatê. 2021. 134 f.  - Universidade Federal de Goiás, [s. l.], 

2021. Disponível em: 

https://repositorio.bc.ufg.br/tede/handle/tede/11134. 

SHIMABUKO, Gabriela. AsadoyaYunta: da resistência ao amor pelo 

colonizador. Proa: Revista de Antropologia e Arte, Campinas, SP, v. 10, 

n. 1, p. 86–100, 2020. Disponível em: 

https://econtents.bc.unicamp.br/inpec/index.php/proa/article/view/

17608. 

 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 402-433 

 

O Karate como um etnoesporte: estígios “indígenas” na prática 

Fabio A. Pucineli; Tiago O. Frosi; Marcelo A. de Oliveira 433 

 

 

 

ZICA, M. C. Religião, educação e marcialidade na formação histórica do 

kung fu: alguns apontamentos sobre um campo de pesquisas recente 

no Brasil. Religare(UFPB), n.9 (2), p. 167-176, Dezembro de 2012. 

 

 

 

 

Fabio Augusto Pucineli 
Doutor e Mestre em Desenvolvimento Humano e Tecnologias (UNESP/Rio Claro). 

Bacharel e Licenciado em Educação Física (UNICAMP). Faixa preta 6 dan em karate 

(Okinawa Shōrin-ryū Karate-do Association). Realizou pós-graduação em Artes 

Marciais Japonesas na Universidade de Shiga - Japão, bem como estágio em escola 

de Ensino Fundamental no município de Takaoka, Prefeitura de Toyama, Japão. 

Ensina karate há 25 anos. Seus principais temas de pesquisa são a modernização 

do karate e a prática de kata no karate em Okinawa. 

E-mail: fabio.pucineli@unesp.br  

Currículo lattes: http://lattes.cnpq.br/9157511073672761  

 

Tiago Oviedo Frosi 
Doutorando em Educação Física pela Universidade Estadual de Campinas - 

UNICAMP, Mestre em Ciências do Movimento Humano e Bacharel em Educação 

Física pela Universidade Federal do Rio Grande do Sul - UFRGS. Instrutor e árbitro 

de Karate, faixa preta 4º Dan pela Japan Karate Shotofederation - JKS, ensina a arte 

marcial na UNICAMP e no Instituto Shinjigenkan do Brasil. 

E-mail: t204119@dac.unicamp.br  

Currículo lattes: https://lattes.cnpq.br/7669992588868089  

 

Marcelo Alberto de Oliveira 
Doutorando em Educação pela FFCLRP-USP. Mestre em Ciências pela EEFE-USP. 

Licenciado em Educação Física pela UFPR. Pesquisador Bolsista CAPES/DS. Membro 

do GEPESPE-RP. Possui estudos majoritariamente socioculturais, em especial sobre 

o karate. 

E-mail: marcelo.alberto@usp.br  

Currículo lattes: http://lattes.cnpq.br/2978158335651339  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Recebido para publicação em agosto de 2024. 

Aprovado para publicação em fevereiro de 2025. 

mailto:fabio.pucineli@unesp.br
http://lattes.cnpq.br/9157511073672761
mailto:t204119@dac.unicamp.br
https://lattes.cnpq.br/7669992588868089
mailto:marcelo.alberto@usp.br
http://lattes.cnpq.br/2978158335651339


Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 434-446 

 
 

 

Entrevista com o professor Guilherme 

Pessoa Júnior sobre Práticas Corporais e 

Esporte nas Aldeias da Região Tocantina   

Interview with professor Guilherme Pessoa Júnior 

about Body Practices and Sports in the Villages of 

the Tocantins Region 

 

Entrevista al profesor Guilherme Pessoa Júnior 

sobre Prácticas Corporales y Deportes en las 

Aldeas de la Región de Tocantins 

 

Fabio José Cardias Gomes 

Universidade Federal do Maranhão (Imperatriz) 

fabio.cardias@ufma.br  

 

Guilherme Pessoa Júnior 

Universidade de Ensino Superior do Sul do Maranhão 

gpj@gmail.com  

 

Resumo: Entrevista realizada em vinte e cinco de junho de dois mil e 

vinte e três (25/06/2023) com um profissional e professor de 

Educação Física com uma experiência de mais de quarenta anos nas 

aldeias dos povos indígenas da região tocantina, próximas aos rios 

Tocantins e Araguaia. A entrevista de meia hora permitiu registrar 

nuances marcantes, como: a prática da corrida de tora desde os anos 

80, o futebol indígena existir antes do futebol moderno e sua prática 

com bola de látex da mangaba, a condição de serem bons nadadores 

mesmo tendo sido violentamente retirados de territórios beira-rio, 

quando eram pescadores. A vivência de mais de 44 anos de 

indigenista e amante dos esportes indígenas dos povos da sua região 

nos ensina que ainda há muito a se conhecer, estudar e pesquisar 

mailto:fabio.cardias@ufma.br
mailto:gpj@gmail.com


Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 434-446 

Revista Territorial. ISSN: 2317-0360 

 

 

 

sobre o tema desse dossiê: o esporte entre as etnias diversas e suas 

mais variadas práticas corporais.    

Palavras-chave: Professor Guilherme Pessoa. Práticas corporais 

indígenas. Região tocantina. 

      

Abstract: Interview conducted on June 25, 2023 (06/25/2023) with 

a professional and Physical Education teacher with over forty years 

of experience in the villages of the indigenous peoples of the 

Tocantins region, close to the Tocantins and Araguaia rivers. The 

half-hour interview allowed us to record striking nuances, such as: 

the practice of log racing since the 1980s, indigenous soccer existing 

before modern soccer and its practice with a latex ball from the 

mangaba tree, the condition of being good swimmers despite having 

been violently removed from riverside territories, when they were 

fishermen. The experience of over 44 years as an indigenist and lover 

of indigenous sports of the peoples of his region teaches us that 

there is still much to know, study and research on the theme of this 

dossier: sports among diverse ethnicities and their most varied 

physical practices. 

Keywords: Professor Guilherme Pessoa. Indigenous physical practices. 

Tocantins region. 
 

Resumén: Entrevista realizada el 25 de junio de 2023 (25/06/2023) 

a un profesional y profesor de Educación Física con más de cuarenta 

años de experiencia en las aldeas de los pueblos indígenas de la 

región de Tocantins, próximas a los ríos Tocantins y Araguaia. La 

entrevista de media hora nos permitió registrar matices llamativos, 

como: la práctica de carreras de troncos desde la década de 1980, el 

fútbol indígena existente antes del fútbol moderno y su práctica con 

una pelota de látex del árbol de mangaba, la condición de ser buenos 

nadadores a pesar de haber sido expulsados violentamente de 

territorios ribereños, cuando eran pescadores. La experiencia de más 

de 44 años como activista indígena y amante del deporte indígena 

de los pueblos de su región nos enseña que aún hay mucho por 

conocer, estudiar e investigar sobre el tema de este dossier: el 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 434-446 

Revista Territorial. ISSN: 2317-0360 

 

 

 

deporte entre diversos grupos étnicos y sus más variadas prácticas 

físicas. 

Palabras clave: Profesor Guilherme Pessoa. Prácticas corporales 

indígenas. Región de Tocantins. 

 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 434-446 

Entrevista com o professor Guilherme Pessoa Júnior sobre Práticas Corporais e...  

Fabio José Cardias Gomes; Guilherme Pessoa Júnior 437 

 

 

 

Entrevista 

  

Local da entrevista: Universidade Federal do Maranhão (UFMA-

Imperatriz), Imperatriz-Maranhão, 25/06/2023. Gravado com o 

consentimento do professor-entrevistado em gravador de áudio de celular 

pessoal do professor-entrevistador. 

 

Prof. Fabio Cardias: Professor Guilherme, obrigado pela 

oportunidade de realizar essa entrevista para o dossiê Etnoesporte e Jogos 

Tradicionais indígenas, da revista Territorial, sediada na Universidade 

Estadual de Goiás (UEG). Essa entrevista é importante para expressar a 

experiência do senhor com os povos indígenas daqui da região tocantina, 

sudeste do Maranhão. Eu gostaria que você se apresentasse e falasse da sua 

formação e relatasse a sua experiência, as mais significativas com povos 

indígenas, em relação com as práticas corporais e esportivas nas aldeias.   

Prof. Guilherme Pessoa: É! Bom dia!...eu me chamo Guilherme Pessoa 

Júnior, eu trabalho com Educação Física há 40 anos, na verdade mais tempo, 

e eu comecei a ir para as aldeias por curiosidade para conhecer a cultura né! 

Prof. Fabio Cardias: Em que ano você foi na aldeia a primeira vez? 

Prof. Guilherme Pessoa: Em 1980, no grupo de teatro, para a gente 

discutir um texto de teatro e ter a vivência com os povos indígenas, aí de lá 

foi um encanto porquê conheci na prática né, no coletivo a vivência na 

aldeia, coisa que a gente que mora na cidade não conhecia. E nos anos 80 

era mais rústico né, todo mundo casa de palha, e de lá pra cá, de 1980 a 

gente continuou indo, porquê fui adotado por uma família que me batizou, 

o seu Renato Krikatí e dona Teresa Krikatí, que até hoje eu continuo com os 

vínculos, ainda mais forte, porque sempre eu estou indo na aldeia para 

conhecer mais ainda a cultura indígena e estar presente, porque se tornou 

uma família de verdade, há uns 44 anos. 

Prof. Fabio Cardias: Qual o seu nome de batismo na cultura Jê? 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 434-446 

Entrevista com o professor Guilherme Pessoa Júnior sobre Práticas Corporais e...  

Fabio José Cardias Gomes; Guilherme Pessoa Júnior 438 

 

 

 

Prof. Guilherme Pessoa: “Athulré”, palavra em relação à uma planta, 

a embaúba branca, em português, e na cultura indígena ela se trata do papel 

da embaúba que é a árvore semeadora, como se fosse uma fênix, que na 

verdade os estudos apontam que, após uma queimada as primeiras plantas 

que nascem é a embaúba.   

Prof. Fabio Cardias: E você tem nome na cultura Guajajara, em tupi? 

Prof. Guilherme Pessoa: Tenho, é Ze´hara, que é juçara (açaí 

maranhense), e nos Canela (Jê) é Taipan, que é viajante, e no Gavião eu não 

lembro agora.  

Prof. Fabio Cardias: Como foi a sua recepção por eles, e qual foi sua 

impressão deles nas primeiras experiências? 

Prof. Guilherme Pessoa: É encantadora essa questão, a pessoa que 

nos levou é do município de Montes Altos, a Graça Ferraz, que já tinha 

vivência na aldeia com essa mesma família Krikatí. Mas, em síntese, todo 

mundo é muito bem recebido. Essa questão da hospitalidade do brasileiro, 

ela vem muito dos povos indígenas. Eu achava que era somente dos povos 

africanos, mas na convivência comas outras aldeias, a hospitalidade é uma 

característica forte dos povos indígenas. De acolher bem, de saber como 

você está!? De ser tratado em foi desde o princípio. Pela Graça que já 

conhecia a família porquê é uma questão natural, atender bem, falar bem, 

conversar, receber, mostrar a cultura. Eles fazem questão de se manter vivo 

com esta identidade de bondade, sem maldade. Por isso que se eliminaram 

muitas etnias, por que eles não vê maldade nos brancos, e eles continuam 

a garantia de acreditar no ser humano, ao que todos são bem-vindos nas 

aldeias.   

Prof. Fabio Cardias: Como professor de Educação Física, o senhor 

percebeu de imediato ou ao longo do tempo as questões das práticas 

corporais e esportivas? 

Prof. Guilherme Pessoa: Primeiro a questão do impacto da cultura, 

porquê a cultura está vinculada totalmente ao esporte, né, que tudo se 

relaciona com a corrida da tora, mas tem a dança do fogo, tem os rituais 

todos que estão incorporados, e o que me chamou a atenção no início foi 

eu ficar impressionado com o tamanho daquela tora e a quilometragem da 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 434-446 

Entrevista com o professor Guilherme Pessoa Júnior sobre Práticas Corporais e...  

Fabio José Cardias Gomes; Guilherme Pessoa Júnior 439 

 

 

 

corrida. Mas antes, eu ficava só no pátio e nunca acompanhava a corrida até 

o final, por que eu achava que estava sendo invasivo, ficava somente 

próximo das família que esperava o fim da corrida no grande pátio central, 

é, para não parecer muito folgado, por ter acabado de chegar, mesmo o 

pessoal chamando, mas eu achava que tinha que ficar. Mas com o tempo 

eles fazem o teste com a gente pra ver se você consegue levantar o peso da 

tora, é comum. Mas o que me chamou a atenção foi a cultura, eu fui para 

assistir as danças vespertinas e noturnas e tudo o mais. Logo no outro dia 

cedinho, eu fiquei impressionado com o tamanho da tora, com a rivalidade, 

uma rivalidade entre as duas equipes, são sempre duas equipes, que é 

divertida, você se diverte o tempo todo   

Prof. Fabio Cardias: Você procurou aprofundar como é que funciona 

a questão das duas metades, os dos dois partidos em relação com a tora? O 

que mais lhe chamou a atenção no cerimonial da tora? Ela é relacionada com 

o que, com o luto, com o casamento, com festas gerais, fale um pouco mais 

da sua observação da corrida de tora?  

Prof. Guilherme Pessoa: A tora ela é uma forma de homenagear a 

pessoa que partiu, eles acreditam nisso, que a pessoa partiu, mas não 

morreu, não deixou de existir, existe de outro modo, ela foi para um lugar 

determinado dentro da cultura. E aí, eu ficava impressionado, inicialmente, 

com a grandeza da festa, todo mundo se envolve, toda a aldeia se envolve, 

todo mundo se pinta. É uma preparação de quase um mês, eles correm 

primeiro com a tora de árvore de buriti ao redor do pátio, e só no último dia 

eles correm com a tora da árvore barriguda (samaúma), a samaumeira. E 

todo o envolvimento da aldeia é muito cativante né. Tem a confecção da 

tora, tem que derrubar a planta, tem o treinamento ao longo de trinta dias, 

é muito impressionante. A média do peso em quilo da tora de buriti é 80 a 

100 quilos, e todo dia eles correm, as duas equipes.  

Prof. Fabio Cardias: Há quanto tempo que você frequenta as aldeias? 

Prof. Guilherme Pessoa: Nos Krikatí, principalmente, desde os anos 

80´. Foi em julho de 1980 que a gente foi lá para fazer um laboratório né, 

e desde lá eu continuei vindo, há 44 anos, certinho. 

Prof. Fabio Cardias: Além da corrida de tora, quais outras práticas 

corporais o senhor observou nos territórios? 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 434-446 

Entrevista com o professor Guilherme Pessoa Júnior sobre Práticas Corporais e...  

Fabio José Cardias Gomes; Guilherme Pessoa Júnior 440 

 

 

 

Prof. Guilherme Pessoa: A corrida de varinha, eu acho que é um 

ensaio para a corrida de tora. Era mais com criança, mas agora eles 

incorporam todas as faixas etárias. É um ensaio de treinamento de 

velocidade e também de conjunto de equipe, pois eles trabalham em equipe. 

É uma preparação e uma forma de garantir a cultura e o esporte, mas a 

corrida da varinha está presente em ritual do povo Gavião, que é um ritual 

muito bonito que tem prática de esporte que envolve também subir num 

mastro bem grande, derrubar objetos, e depois segue com a corrida das 

abelhas, que é uma encenação, depois tem a corrida da varinha e 

apresentação do Gavião, tudo vinculado à prática corporal. 

Prof. Fabio Cardias: De onde vêm a vocação do povo Jê, em especial, 

para as práticas corporais e esportivas? É ancestral ou foram se adaptando 

às práticas mais recente? Sempre foram corredores? 

Prof. Guilherme Pessoa: São indígenas corredores, com prática de 

corrida milenar, do povo Jê, genuinamente brasileiro, e essas práticas são 

do povo Jê, em todos os territórios. Então, eles conseguiram se fortalecer 

como cultura e como esporte, nesses milhares de ano. A origem inicial nós 

não temos muito aprofundamento, mas é milenar. Por quê, de quê? a gente 

nunca vai saber. 

Prof. Fabio Cardias: E o futebol? É uma prática presente nas aldeias? 

Prof. Guilherme Pessoa: O futebol é como se fosse Fla x Flu, todo dia 

tem futebol, de manhã, de tarde e de noite. Quando tem as competições as 

aldeias se organizam a ponto de estar bem uniformizado, com torcida e 

muito levado a sério. A competitividade do futebol é mais acirrada que a da 

corrida de tora. Porque as torcidas vão ao delírio. Tem o histórico de jogos 

na cidade de Amarante, com os times que vão jogar na cidade, que após 

terminarem as competições, tudo, por falta de lealdade dos juízes, que 

geralmente são brancos, eles vão para briga (risos). Porquê no esporte eles 

não gostam de se sentirem trapaceados, eles acham correto brigar pelos 

direitos mínimos que envolvem sua humanidade.  

Prof. Fabio Cardias: Existe alguma preparação de treinamento nativo? 

As práticas da corrida de tora e o futebol estão interrelacionadas? 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 434-446 

Entrevista com o professor Guilherme Pessoa Júnior sobre Práticas Corporais e...  

Fabio José Cardias Gomes; Guilherme Pessoa Júnior 441 

 

 

 

Prof. Guilherme Pessoa: Não. O ritual da tora é específico, se 

preparam por um mês, até chegar o dia da festa. O futebol não, eu acho que 

é uma prática outra. Mas na verdade, eu acredito que os povos indígenas já 

conheciam o futebol há séculos, porque o látex anteriormente, que era 

retirado da mangaba, eu já ouvi os avós comentando que os antigos faziam 

a bola do látex da mangaba para eles brincarem, os Krikatí e os Gavião.  Se 

eles já faziam isso, é porque essa bola já existia. Muito depois eu li sobre a 

história do pneu no Brasil a primeira tentativa de retirar o látex foi da 

mangaba, e só depois da seringueira. Mas o pé da mangaba é muito 

pequeno, não permitia maiores quantidades, porém, os indígenas já 

utilizavam o látex da mangaba há muito tempo. 

Prof. Fabio Cardias: Muito interessante esse dado, nunca foi 

pesquisado!? Você obteve essa informação dos idosos? 

Prof. Guilherme Pessoa: Sim, dos idosos. 

Prof. Fabio Cardias: Eles têm alguma preparação para o futebol? 

Patrocínio? De onde vem esse interesse pelo futebol moderno?  

Prof. Guilherme Pessoa: Futebol é hoje uma questão até de honra, 

todas as aldeias tem seus times. Eles começam como prática do dia a dia, 

descobrem as habilidades que tem, mas acredito que eles já jogam com bola 

de látex de mangaba com as regras próprias. Eles se organizam, fazem a 

vaquinha para comprar as camisetas, uniforme, e quando há torneios 

durante o ano, é sempre uma festa entre os Jê, mas entre os Tupi também. 

Prof. Fabio Cardias: O senhor como professor de Educação Física e 

especialista em natação, esses povos eram nadadores? Eles perderam essa 

relação com o rio Tocantins (e o rio Araguaia) após os assentamentos 

violentos, longe dos rios? 

Prof. Guilherme Pessoa: Os históricos e os achados arqueológicos na 

margem do rio Tocantins são gigantes. Uma amiga socióloga, a partir do 

Nimuendajú, já observou relatos que os povos faziam as festas nas beiras 

dos rios. Comiam muito peixe. O fundador de Imperatriz, Frei Manoel 

Procópio, veio para cá para pegar os indígenas para extração da seringa, 

para escravizar em Belém. Há muitas cerâmicas, finas, bem elaboradas, nas 

beiradas dos rios e com a chegada do homem branco foram expulsos, eram 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 434-446 

Entrevista com o professor Guilherme Pessoa Júnior sobre Práticas Corporais e...  

Fabio José Cardias Gomes; Guilherme Pessoa Júnior 442 

 

 

 

nadadores. Fizemos trabalhos voluntários com alguns, que passaram por 

mim e chegaram no campeonato maranhense entre os melhores nadadores 

de peito, eles têm o pé bem atarrachado e são grandes nadadores de peito, 

vários que passaram por mim, ao menos uns oito indígenas. 

Prof. Fabio Cardias: Você acha que a cultura indígena ao redor do 

município de Imperatriz e região é bem aproveitada na educação escolar 

local, em relação às leis 10.639/2003 e 11.645/2008 e o letramento ético-

racial, ou se observa preconceito? 

Prof. Guilherme Pessoa: Nos últimos 04 anos, 08 anos, houve um 

retrocesso muito grande. Mas quando eu comecei a ir nas aldeias, desde a 

década de 80, o curioso, que eu não sabia era o tanto de aldeia ao redor de 

Imperatriz, que chega a mais de 300, há poucos quilômetros daqui da 

cidade,  mens de 100 km daqui, a 136 km, em Amarante, só Guajajara tem 

mais de 200. Krikatí tem 15 aldeias, povo Gavião tem umas 20, misturados 

com Guajajara. Como se algo em outra dimensão fosse, a existência das 

aldeias, o espanto das pessoas é até hoje: ah tu vais na aldeia...eu respondia: 

mas o que que tem, gente?? Aqui, Imperatriz, era antes uma aldeia e depois 

frequentado por indígenas. Mas na concepção do povo, até de educadores, 

é uma visão tridimensional, ou seja, é outra dimensão a existência indígena 

aqui. Depois que começamos a levar estudantes desde os anos 90, nas 

aldeias, de ensino médio e superior, teve um entendimento, entre aspas, um 

entendimento não tão real, mas um entendimento mínimo e respeito pelos 

povos indígenas.  

Prof. Fabio Cardias: Escolas, faculdades, turmas, você já apadrinhou 

muitos alunos e pessoas, em levar nas aldeias? 

Prof. Guilherme Pessoa: É, levamos alguns professores, do ensino 

médio, em 1994-95, algumas pessoas da universidade iam, até 2000 iam, 

em 2016 e 2017 levamos 300 estudantes e professores, junto comigo. A 

parceria com o pessoal das universidades, parceria com o curso de história, 

serviço social. Os professores da Universidade Estadual do Maranhão 

também já faziam isso, e a professora de lá já fazia isso também. Víamos 

que quando a pessoa conhece na prática, a pessoa passa a ter um respeito 

maior. Há relatos e de pessoas que são interessantes, tem pessoas que tem 

parente indígena, raízes, então conhece na prática uma aldeia foi 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 434-446 

Entrevista com o professor Guilherme Pessoa Júnior sobre Práticas Corporais e...  

Fabio José Cardias Gomes; Guilherme Pessoa Júnior 443 

 

 

 

interessante pra elas. Apesar que mudou muito né, as casas são de 

alvenaria, algumas de palha, do tipo do Programa Minha Casa, Minha Vida, 

mas ainda dormem em casa de palha. Perdeu a essência entre aspas, porquê 

o indígena também tem que ter o conforto acessível, as condições de morar 

na casa normal, não é obrigado a morar em oca. Mas quando a gente 

começou a frequentar as casas, 90%, eram todas de palha. É romântico, mas 

o conforto com banheiro, ir no mato sem medo, um dia desse morreu uma 

senhora que foi no mato e a cobra picou, isso acontece constantemente, 

uma casa com o mínimo de conforto, já evita isso. Melhorou entre aspas, as 

políticas públicas a visão que as pessoas tem dos povos indígenas. A atual 

ministra atual do Meio Ambiente, como ela coloca que os maiores guardiões 

das florestas são os povos indígenas, por que eles só plantam o necessário 

e colhem o necessário. Isso é a visão que ela passa e tem que bater nessa 

tecla direto né, porque sem o meio ambiente protegido, a Natureza, a gente 

tem o planeta destruído. 

Prof. Fabio Cardias: A situação econômica dessas comunidades, são 

precárias? Como eles conseguem material esportivo, por exemplo? 

Prof. Guilherme Pessoa: É muita precariedade, pobreza. Todo ser 

humano tem o seu ápice, se cuida, se planta, mas perderam, eles teriam 

uma vida melhor se parasse de comprar na cidade, pois o que recebem não 

dá pra nada, só dá pra comprar o básico do básico, é uma precariedade 

muito grande, é uma miséria, na verdade, cruel do povo brasileiro. 

Prof. Fabio Cardias: E mesmo assim, nessa precariedade, eles têm o 

prazer de praticar esportes? 

Prof. Guilherme Pessoa: A felicidade de praticar é um ponto crucial, 

por que você vê a alegria nas aldeias, não tem uma lamentação, o que 

passou, passou. O apoio ao esporte é muito pouco, eles não têm seus 

vereadores, seus representantes munícipes, e até estadual.  

Prof. Fabio Cardias: O que você diria a um profissional de Educação 

Física sobre a importância de conhecer as práticas corporais e esportivas 

dentro do território? Ao apoio a um atleta indígena? O que você 

recomendaria à formação de pessoas e jovens profissionais da Educação 

Física? A importância das comunidades e práticas corporais indígenas? 



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 434-446 

Entrevista com o professor Guilherme Pessoa Júnior sobre Práticas Corporais e...  

Fabio José Cardias Gomes; Guilherme Pessoa Júnior 444 

 

 

 

Prof. Guilherme Pessoa: O profissional que tem essa abertura e os 

seus alunos, ele pode inserir o conhecimento de práticas fortes, com raiz 

étnico-cultural. O profissional, as universidades, que pudessem fazer isso, 

levar às comunidades, fortaleceriam as culturas indígena e a cultura 

brasileira. Profissionais iam ter muito conhecimento, e iam contribuir 

bastante tanto na região ou qualquer parte do Brasil. 

Prof. Fabio Cardias: Você ainda tem acompanhado o movimento 

esportivo local e tem ido nas aldeias atualmente? 

Prof. Guilherme Pessoa: A gente tem o desejo de poder fazer 

organização de jogos, não mini jogos, mas grandes jogos, tem o arco e 

flecha, corrida de tora, futebol, como é melhor organizado no Pará, como 

aqui do lado muito bem organizado pelo povo Gavião do Pará, o Maranhão 

nunca organizou. A gente gostaria muito que houvesse essa possibilidade 

dos povos indígenas em geral, porque o esporte é uma forma de 

confraternização mais pura que tem. E os Jogos Mundiais Indígenas, eu 

assisti pela televisão, foi em Palmas, mas era muito atribulado com a equipe 

de competição de natação, estávamos no ranking maranhense, eu não parei 

nem um dia, um final de semana em Palmas. Eu, até hoje eu ainda me cobro 

muito nas competições, era muito caxias, mas estou muito mais light nesse 

aspecto. Mas eu espero que se organize novamente os Jogos Indígenas 

Mundiais, que é uma forma de comemoração muito bonita e tem uma 

amplidão para quem não tem o mínimo de conhecimento sobre os povos 

indígenas, até indígenas de outros países, como do Japão, do Canadá, que 

a gente pensava que foram todos exterminados, mas tem. É respeitar as 

etnias, a diversidade étnica, municipais, estaduais, os Jogos é uma forma de 

respeito ao ser humano.     

Prof. Fabio Cardias: Muito obrigado, professor, o senhor gostaria de 

acrescentar mais alguma observação? 

Prof. Guilherme Pessoa: Olha, quem tiver a oportunidade de 

conhecer, qualquer etnia, é interessante na prática, é riquíssimo conhecer, 

ir na aldeia, é uma experiência ímpar. Todos os povos indígenas do Brasil 

são receptíveis, desde que você chegue com respeito, com as autorizações 

que possivelmente possam ter que ter. São seres humanos, humanos 

mesmo!   



Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 434-446 

Entrevista com o professor Guilherme Pessoa Júnior sobre Práticas Corporais e...  

Fabio José Cardias Gomes; Guilherme Pessoa Júnior 445 

 

 

 

Prof. Fabio Cardias: Agradeço muito a sua disponibilidade para essa 

entrevista! 

Prof. Guilherme Pessoa: Eu quem agradeço, tem muitas histórias 

para contar, mas depois continuamos. Muito obrigado! 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fotos 1 e 2 - Entre os povos indígenas 

Fonte: Arquivo do professor Guilherme Pessoa. 

 

 

 

 

 

 

Fabio José Cardias Gomes 
Possui graduação em Psicologia pela UFPA (2001), mestrado em Saúde e Ciências 

do Esporte pela Tsukuba University/Japão e doutorado em Educação pela USP 

(2012). Atualmente é professor associado na graduação e pós-graduação da UFMA 

(2010-ativo), tem experiência na área de Psicologia, com ênfase em educação, 

saúde mental, esporte e jogos tradicionais, atuando principalmente nos seguintes 

temas: artes marciais, preparação psicológica clínica, psicologia junguiana e 

etnografia (etnosaberes, etnoesporte) dos mitos, ritos, práticas corporais e a 

construção da pessoa-corpo-território entre povos indígenas e comunidades 

tradicionais, populares e cabocas na Amazônia. 

E-mail: fabio.cardias@ufma.br  

Currículo lattes: http://lattes.cnpq.br/0895767024534705    

ORCID: https://orcid.org/0000-0003-2304-9643   

 

 

 

 

mailto:fabio.cardias@ufma.br
http://lattes.cnpq.br/0895767024534705
https://orcid.org/0000-0003-2304-9643


Revista Territorial, Goiás – GO. Dossiê: Etnoesporte e Jogos Indígenas e Tradicionais / 2025, p. 434-446 

Entrevista com o professor Guilherme Pessoa Júnior sobre Práticas Corporais e...  

Fabio José Cardias Gomes; Guilherme Pessoa Júnior 446 

 

 

 

 

Guilherme Pessoa Júnior 
Licenciado em Educação Física pela Universidade de Ensino Superior do Sul do 

Maranhão (UNISULMA), em 2008. Pós-graduação em Treinamento Desportivo na 

Universidade Almeida Vieira, em 2010. Pós-graduação em Acupuntura - Medicina 

Tradicional Chinesa, pelo Instituto Oriental de Curitiba, em 2012-2014. Criou o 

comitê Maranhense de Defesa das Causas Indígenas, em 2015, que realiza em 

vigor o Projeto hortas e pomares nas aldeias do Maranhão, o curso de 

Agroecologia em parceria com a ONG. Faça Parte, desde 2019, a ação Florestaço: 

eu plantei eu faço! em parceria com a Associação Paraense de Agroflorestaço nas 

aldeias do Maranhão, 2025. Especialista em natação de 8 as 14 anos e equipes de 

alto rendimento, de 1992 a 2025. 

E-mail: gpj1203@gemail.com  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Recebido para publicação em novembro de 2024. 

Aprovado para publicação em fevereiro de 2025. 

mailto:gpj1203@gemail.com

	O etnofutebol do povo Gavião do Pará: indianidade no esporte ou a esportividade indígena
	Fabio José Cardias Gomes
	Everson Carlos da Silva..............................................................................254-280
	Foto: corrida de tora de encerramento de luto
	Jê-Timbira, povo Gavião do Pará
	Fonte: publicação da @miídiagaviao (instagram)
	Para José Ronaldo Mendonça Fassheber,
	ou simplesmente, Zeh (in memoriam)
	Palavras que te (in)definem
	For José Ronaldo Mendonça Fassheber, or simply, Zeh (in memoriam) Words that (in)define you
	Para José Ronaldo Mendonça Fassheber, o simplemente, Zeh (in memoriam)
	Palabras que (in)definen
	Foto 01 - Fassheber e presidente Lula, premiação - Ministério do Esporte, 2010.
	Fonte: Arquivo da autora (professora. Liliane Freitag)

	“I always had the dream of bringing together the various Indigenous Nations of the world. I lived, I fought and I succeeded!” – Carlos Terena, creator of the Indigenous Peoples Games – in memoriam
	“Siempre tuve el sueño de unir a las diferentes Naciones Indígenas del mundo. ¡Viví, luché y lo logré!” – Carlos Terena, creador de los Juegos de los Pueblos Indígenas – en memoria
	“Sempre tive o sonho de reunir as diversas Nações Indígenas do mundo. Vivi, lutei e consegui!”

	Indigenous ethno-sport: between notions, meanings and practices of a scientific field
	on the move
	Etno-deporte indígena: entre nociones, significados y práticas de um campo científico
	em movimento
	Introdução: ‘praticando o olhar’
	Estudos em Jogos tradicionais ameríndios
	Referências


	A teoria do etnoesporte: postulação, experimentação, implementação
	La teoría del etnodeporte: postulación, experimentación, implementación
	Introdução
	Final considerations
	References


	Board games of the indigenous peoples of Argentina and their relationship with similar games played by other groups living in neighboring countries
	Jogos de tabuleiro dos povos indígenas da Argentina e sua relação com jogos similares praticados por outros grupos que vivem em países vizinhos
	A la memoria de Zeh Fassheber
	Introdução
	Figura 1 – Territorio nacional de Argentina
	Las culturas desarrolladas en las regiones de Cuyo y Noroeste

	La leona
	Figura 2 – Juego la Leona

	Las culturas desarrolladas en el Litoral o Noreste
	Yaguareté korá o chivikora
	Figura 3 – La yagua y Yaguareté korá
	Las Culturas patagónicas

	Trapial Kuzen
	Versión 2
	Figura 4 – Trapial Kuzen y Versión 2
	Figura 5 – Encuentro de Educación y Cultura Mapuche con docentes, y alumnos de escuelas urbanas
	Figura 6 –Detalle del tablero
	Juegos similares en Sudamérica

	Komikan
	Figura 7 – Tablero Komican

	Trapial Kuzen y Komikan similitudes y diferencias
	Adugo
	Figura 8 – Dibujo del tablero Bororo

	La taptana o el zorro y las ovejas
	Figura 9 – Disposición de las fichas thaqhas en el tablero taptana

	La leonera
	Figura 10 – Petroglifo en la superficie plana de un afloramiento
	rocoso en Suero y Cama, Espinar
	Figura 11 – Taptana
	Discusiones acerca de la visión europea de los juegos indígenas
	Figura 12 – The Cañari Counters (Contadores Cañari). On the right side we see the values that each square held and a direction used for counting as proposed by Montaluisa
	Conclusiones
	Referencias


	A corrida de tora e a formação etnoesportiva da pessoa-corpo-território Jê-Timbira no cerrado amazônico
	Log racing and the ethno-sport formation of the Jê-Timbira person-body-territory in the Amazonian savannah
	Carreras de troncos y la formación etnodeportiva de la persona-cuerpo-territorio Jê-Timbira en la sabana amazónica
	Introdução
	Figura 1 – Foto do Ritual-oração ao morto e família do povo Jê-Gavião Pykopjê-Maranhão sobre as toras de luto, antes da corrida, 2020.
	Figura 2 – Cantorias sobre as toras de luto Jê-Gavião Pykopjê-Maranhão, 2020.
	A corrida de tora como etnoesporte
	Figura 3 – Ritual-oração xamã pré-Jogos Siberianos do Povo Kahnty Mansyie, 2018
	Figura 4– Canoagem tradicional nos Jogos Siberianos do Povo Kahnty Mansyie, 2018
	Fonte: arquivo do autor quando da visita-técnica à Sibéria
	Formação da pessoa-corpo-território Jê-Timbira
	Considerações finais
	Figura 5 – O povo Krikatí do Maranhão se destaca na corrida de tora em Jogos Indígena no Pará
	Fonte: Anúncio público da mídia indígena-aldeia Krohokrehum, Povo Gavião Parkatejê Pará, 2024.
	Referências


	Between Leisure and Sport: aerial knowledge of indigenous and traditional arqueria
	Entre Loisir et sport: la connaissance aérienne de l’arqueria indigene et tradittionelle
	Introdução
	Figura 1 – criança da etnia Yudja no Território Xingu, Brasil, 2017
	Metodologia
	Figura 2 – Comitê Intertribal Indígena na Escola de Educação Física e Esporte da Universidade de São Paulo. Dentre os professores, Marcos Terena, Maria Beatriz Rocha Ferreira e Soraia Chung Saura
	Bachelard: enxergando longe
	Figura 3 – Atleta indígena Kuikuro, 2022
	O alcance do Arco e Flecha
	Figura 4 – Mulheres indígenas no acampamento Terra Livre
	Figura 5 – David Karai Guarani Mbya, criança indígena que sonha em ser um grande guerreiro
	Considerações Finais: a flecha aponta para um Bem-Viver estético
	Referências


	JUNG, C. G., Métamorpboses et symboles de Ia libido. Montaigne, Paris, 1932.
	KOPENAWA, Davi; ALBERT, Bruce. The Falling Sky: words of a Yanomami Shaman. Harvard University Press: London, UK. 2013.
	A construção política de etnoesporte e atividade física em territórios indígenas e urbanos
	The political construction of ethnosports and physical activity in indigenous and urban territories
	La construcción política del etnodeporte y la actividad física en territorios indígenas y urbanos
	Introdução
	Projetos realizados
	Corrida de toras e a semana de meio ambiente da USP
	Figura 2 – 1ª Semana de Meio Ambiente da USP (2003)
	Fonte: acervo do autor
	Figura 3 – Debate na EEFE-USP sobre a cultura corporal Xavante
	Fonte: acervo do autor (1)
	Figura 4 – Corrida de Toras na Avenida Paulista (2004)
	Fonte: acervo do autor (2)
	Figura 5 – Corrida de toras na Avenida 23 de Maio – Ibirapuera (2004)
	Fonte: acervo do autor (3)
	Desdobramentos da Semana de Meio Ambiente da USP
	VI Jogos dos Povos Indígenas – Palmas TO
	Projeto Ibaorebu
	Figura 6 – Luta corporal e pintura corporal-Pará
	Programa Segundo Tempo Indígena
	Projeto Tenonderã
	Considerações finais
	Referências


	Territórios dos saberes e a construção de identidades das crianças indígenas Negarotê por meio do jogo
	Territories of knowledge and the construction of identities of Negarotê indigenous children through play
	Territorios de conocimiento y construcción de identidades de niños indígenas Negarotê a través del juego
	Introdução
	Considerações finais
	Referências


	A diversidade nos Jogos Indígenas Pataxó em Coroa Vermelha-BA: Emergência étnica e estratégias de reafirmação identitária
	Diversity in Pataxó Indigenous Game in Coroa Vermelha-Bahia State: ethinic emergency and identity reaffirmation strategies
	Diversidad en los Juegos Indígenas Pataxó en Coroa Vermelha-Estado da Bahia: emergência étnica y estrategias de reafirmación de identidad
	Introdução
	Figura 1 – Etnodesporto futebol
	Figura 2 – Modalidades etnodesportivas Pataxó
	Figura 3 – Etnodesporto luta
	Fonte: Acervo de Karkaju Pataxó (2017).
	Considerações finais
	Referências

	Asuriní women’s soccer: from “blurring” when playing, to conquering spaces
	El fútbol femenino Asuriní: de “difuminarse” al jugar, a conquistar espacios
	Introdução
	Metodologia
	O povo indígena Asuriní do Trocará
	Figura 1 – Mapa de localização da Aldeia Asuriní do Trocará na TI Trocará
	A mulher indígena
	Futebol na/da cultura Asuriní do Trocará
	Figura 2 –Time de futebol –Mulheres indígenas
	Figura 3–Vista aérea da TIAT
	Quadro 1 – Terminologias em tupi-guarani relacionadas ao
	futebol e à sua prática
	Figura 4 –Treino de futebol
	Figura 5 – Mulheres indígenas jogando futebol
	Considerações finais
	Referências

	Ethnofootball of the Gavião people of Pará: indianness in sport or indigenous sportsmanship
	Etnofútbol del pueblo Gavião de Pará: indianidad en el deporte o deportividad indígena
	Introdução
	Imagem 1: Escudo do time Gavião Kyikatêjê Futebol Clube.
	Revisão da literatura
	Método
	Resultados e discussões
	Os dados coletados durante o Festival da Castanha, que ocorre todo mês de abril na TIMM, na Amazônia Paraense foram dados de observação, etnográficos e de entrevista com o técnico de futebol Zeca Gavião, em 15 de abril de 2023, o qual durou duas hora...
	Foto 1 e 2 - Exemplos de planfetos com mapa divulgando os Jogos na TIMM-Pará, 2020.
	Foto 3. Faixa de time de futebol feminino na TIMM, 2020.
	Considerações finais
	Referências
	TOLEDO, L.H.. Futebol e teoria social: aspectos da produção científica brasileira (1982-2002). In: BIB,  n.52, São Paulo, 2001.


	Historical and cultural values of the traditional RáRá wrestling of the Kanhgág people
	Valores históricos y culturales de la lucha tradicional RáRá del pueblo Kanhgág
	Introdução
	Aspectos sócio-históricos e culturais do povo Kanhgág
	Figura 1 – Representações gráficas
	A luta tradicional RáRá contada pelos KofáKanhgág
	Considerações finais
	Fontes Primárias
	Referências

	FUNAI, Dados do Censo 2022 revelam que o Brasil tem 1,7 milhão de indígenas. https://www.gov.br/funai/pt-br/assuntos/noticias/2023/dados-do-censo-2022-revelam-que-o-brasil-tem-1-7-milhao-de-indigenas#:~:text=O%20levantamento%20aponta%20que%20a,83%25%2...
	De la Agarrada à la Luta Marajoara: transition d'un Art Martial Vernaculaire à un Sport de Combat
	From Agarrada to Luta Marajoara: transition from a Vernacular Martial Art to a Combat Sport
	Introdução
	Arte Marcial e Esporte de Combate
	Arte Marcial Vernacular
	Processo de Institucionalização
	Métodos
	Tabela 1. de informações dos entrevistados
	Tabela 2. de informações dos entrevistados públicos
	Procedimento
	Forma de análise dos resultados
	Resultados e discussão
	Agarrada Vernacular
	Luta Marajoara e sua institucionalização
	Luta Marajoara versus Agarrada
	Considerações finais
	Referências


	Crossing the rivers of the amazon in building knowledge about marajoara culture and struggle
	Atravesando los ríos del amazonas em la construcción del conocimiento sobre la cultura y la lucha marajoara
	Introdução
	Características do lócus da pesquisa
	Referencial teórico
	Remando pelo processo metodológico
	Aspectos conclusivos
	Referências

	GALATTI, Larissa Rafaela; FERREIRA, Henrique Barcelos; SILVA, Ylane Pinheiro Gonçalves da; PAES, Roberto Rodrigues. Pedagogia do esporte: procedimentos pedagógicos aplicados aos jogos esportivos coletivos. Conexões (UNICAMP), v. 6, ed. especial, p. 39...
	From tradition to spectacle: the sportivization of marajoara wrestling from the wrestlers perspective
	De la tradition au spectacle: la sportivisation de la lutte marajoara du point de vue des lutteurs
	Introdução
	Uma luta tradicional do Marajó
	Esportivizaçãoda luta marajoara: o que propõe a Federação, o que pensam os lutadores?
	A universalização das regras
	A organização de eventos esportivos
	Considerações finais
	Referências

	Contributions of Master Pastinha´s capoeira angola to the advancement of black-african in Philosophy and Psychology
	Aportes de la capoeira angola de Mestre Pastinha al avance del pensamento negro-africano em filosofia y Psicología
	Nas voltas que o mundo deu, nas voltas que o mundo dá
	Concepção de pessoa e consciência
	À guisa de conclusão
	Referências

	Karate as an Ethosport: “Indigenous” traces in practice
	El karate como etnodeporte: huellas «Indígenas» em la prática
	Introdução
	Karate “Indígena”: Okinawa
	O Karate pode ser um etnoesporte?
	Resultados e discussões
	Quadro 1 - Princípios do Karate uchinanchu
	Reflexões para além da prática Uchinanchu
	Considerações finais
	Referências

	Interview with professor Guilherme Pessoa Júnior about Body Practices and Sports in the Villages of the Tocantins Region
	Entrevista al profesor Guilherme Pessoa Júnior sobre Prácticas Corporales y Deportes en las Aldeas de la Región de Tocantins
	Entrevista
	Fotos 1 e 2 - Entre os povos indígenas


