Entre Exu e o Diabo:
O discurso da “Umbanda ocultista” na literatura e a
continuidade da demonizacio

Léo Carrer Noguetra
da Universidade Estadual de Goids — Morrinhos — Goiés — Brasil
leo.nogueira@ueg.br

Resumo: Nesta pesquisa analisamos a construgdo de um campo discursivo que denominamos
de “Umbanda ocultista”, formado entre as décadas de 1950 e 1980 por intelectuais umbandistas
como Aluizio Fontenelle, Teixeira Neto e José Bittencourt. Esses autores, influenciados por
correntes esotéricas europeias e pela literatura ocultista de Eliphas Levi, elaboraram narrativas
que associaram Exu ao Diabo cristio, refor¢ando a tradi¢do de demonizagio dessa entidade
presente desde os relatos coloniais até os primeiros estudos sobre religides afro-brasileiras. A
partir da andlise das obras desses intelectuais, observamos a sistematizagdo de hierarquias
demonolégicas e a tentativa de justificar a presenca de Exu e Pomba-gira nos rituais da
Umbanda e da Quimbanda. O estudo evidencia como esse discurso promoveu tanto a
continuidade do imagindrio negativo em torno de Exu quanto relativizagdes dos conceitos de
bem e mal, interpretando a pratica do mal como um meio para a realizagdo do bem. Ao final,
conclui-se que a “Umbanda ocultista” ndo corresponde a uma prética ritual consolidada nos
terreiros, mas a uma elaboragdo intelectual que ilustra o embate entre religiosidade popular,
ocultismo europeu e as tensdes sociais em torno das religides afro-brasileiras no Brasil.

Palavras-chave: Umbanda. Quimbanda. Exu. Ocultismo.

Introducio

A demonizagdo de Exu se iniciou séculos atrds, no préprio continente africano,
quando diversos viajantes europeus e estadunidenses passaram pela regido dos reinos
Iorubas e, em contato com estes povos, deixaram registros escritos de suas experiéncias
ali vividas. Nestes relatos, alguns destes viajantes, como o padre Noel Baudin e o Coronel
Ellis, descreveram a divindade Exu, cultuada pelos iorubas, como maléfico, diabdlico,
portanto, como o demonio dos africanos (Nogueira, 2022).

Tais associagdes perpassaram o tempo e o espago, sendo reproduzidas no Brasil
no inicio do século XX, tanto por praticantes das nascentes religides afro-brasileiras de
origem ioruba, quanto por pesquisadores e intelectuais que se dedicaram a estudar esse
novo campo religioso que se estruturava na Bahia e em outros estados brasileiros. Nina
Rodrigues e Artur Ramos, por exemplo, reproduzem algumas das andlises feitas pelo
Coronel Ellis, bastante lido no Brasil neste periodo, mantendo a associag¢do de Exu ao

Diabo bastante viva no imaginario brasileiro (Nogueira, 2022).



9 | Entre Exu e o Diabo:... NOGUEIRA, L. C.

Diante deste cendrio, caberia a alguns intelectuais da Umbanda analisar e
justificar a presenca de Exu nos rituais de sua religido. A nascente religido, que seria
reconhecida de forma oficial no inicio dos anos 1940, no Rio de Janeiro, apds a realizagdo
do I Congresso Brasileiro do Espiritismo de Umbanda, teria diante de si o desafio de
buscar aceitagdo social, inserida num contexto de racializagdo que criminalizava as
préticas religiosas afro-brasileiras (Maggie, 1992).

Como a religido umbandista ndo possufa livros sagrados, e pelo carater
intelectualizado e de classe média de alguns de seus adeptos, especialmente aqueles que
se diziam filiados a “Umbanda branca”, inimeros intelectuais umbandistas surgem neste
perfiodo com o objetivo de sistematizar a religido, definindo suas principais
caracteristicas e doutrinas. Claro que cada obra seria resultado das influéncias e
experiéncias vividas por seus autores, que eram compostos de lideres de terreiros, pais-
de-santo, praticantes da religido ou apenas jornalistas e curiosos.

Assim, surge um conjunto de narrativas e andlises distintas sobre os diversos
aspectos da Umbanda, e de sua contraparte “maligna”, a Quimbanda. Um dos principais
elementos debatidos por estes autores seria a presenga (ou ndo) de Exu nos rituais
umbandistas. Devido ao seu histérico de demonizagio, ja bastante difundido no Brasil
neste periodo, os autores se encontravam mediante um impasse: como justificar a
presenca de uma entidade considerada demonfaca entre os rituais de uma religido que ja
era tdo combatida pela imprensa e pelo Estado de forma geral?

Diversos intelectuais se dedicaram a responder esta pergunta, procurando os
mais dispares caminhos para isto. Desde negar completamente que Exu fizesse parte da
ritualistica umbandista, jogando-o para a quimbanda, considerada como antro de
praticantes da “magia negra”, até a aceitagdo parcial de sua presenca, acompanhada de
uma relativizacgio desta demonizagio.

Um dos campos discursivos que mais chama a atengdo, porém, foi um que buscou
incorporar Exu aos rituais da umbanda e da quimbanda, aceitando a sua demonizagdo, e
indo além: demonstrando como e quais tipos de demonios cristdos cada Exu
corresponderia. Sdo este conjunto de intelectuais que enfocaremos neste artigo. Tais
autores sdo Aluizio Fontenelle (s.d.), Teixeira Netto (1957) e José Bittencourt (1984).
Utilizamos como fonte as préprias obras destes autores, escritas entre os anos de 1950 a
1985.

Tais obras serdo analisadas como discursos, ou seja, um conjunto de enunciados
e narrativas influenciadas pelo contexto do perfodo, e que ajudaram a formar o que

Foucault (2008) chama de “campo discursivo”. Denominamos este campo discursivo



Elisée, Rev. Geo. UEG — Goids, v.14, n.1, e1412515, jan./dez. 2025 Artigo | 3

como da “Umbanda ocultista”, devido a sua influéncia de um outro campo discursivo
proveniente do continente europeu, o “ocultismo” de Eliphas Levi, que serd melhor
detalhado em nosso préximo tépico. Devemos deixar claro que se trata de uma
denominagdo nossa, e ndo interna dos préprios autores.

Nosso objetivo central aqui é analisar como este campo discursivo, construido
por alguns intelectuais da religido umbandista, promoveu uma continuidade do
Imagindrio que associava Exu ao demoénio cristdo, realizando uma série de associagdes
dos diversos Exus existentes nos terreiros a demoénios medievais, retirados diretamente
do imaginério cristdo da época. Ao mesmo tempo eles realizam uma ressignificagido dos
proprios conceitos de bem e de mal, colocando tais Exus como praticantes do mal sim,
mas de um mal justificado que, em Gltima instdncia, visava a realizagdo de um bem, como

veremos.
O Ocultismo de Eliphas Levi

A tentativa de justificar a presen¢a de Exu nos rituais umbandistas, diante da
demonizagdo existente, levou alguns autores a aceitar esta demonizagdo. Para explica-
los, tais autores foram buscar na demonologia da época as chaves explicativas que
permitiram a eles desvendar os mistérios da entidade Exu cultuada nos terreiros de
Quimbanda. Exu seria associado aos demonios orientais, desenvolvidos nas varias
civilizagdes da antiguidade e presentes em complexos modelos explicativos escritos no
periodo medieval europeu.

A influéncia de livros ocultistas se faz notar nas obras destes autores, e é
resultado da presenga cada vez maior de obras de autores europeus que aportavam no
Brasil desde o inicio do século. Muitos destes autores procuravam mesclar as praticas
umbandistas toda uma gama de conhecimentos provenientes de uma literatura magica
que crescia rapidamente no pafs no inicio do século. Tal literatura compreende, além das
obras teosoficas!, uma série de livros sobre rituais ocultos de magia e feitigaria, com
pretensas origens medievais, atualizados sob novas roupagens e linguagens. Os
chamados “grimérios”, livros que continham férmulas magicas e rituais de feitigarias,

para os mais diversos objetivos eram bastante comuns na Europa moderna (nos séculos

I A Teosofia foi uma corrente filoséfica e espiritualista, desenvolvido por Helena Blavatsky, que trazia
diversos conceitos esotéricos orientais, oriundos principalmente de religides como o Hinduismo e o
Budismo, e foi bastante difundida no ocidente no inicio do século XX (Silva, 2009).



4 | Entre Exu e o Diabo:... NOGUEIRA, L. C.

XVII e XVIII). Como era de se esperar, a Igreja Catélica condenava o uso de tais obras,

o que ndo impediu, porém, que elas circulassem entre a populagdo de forma secreta.
Entre os mais famosos grimorios existentes estdo, por unanimidade: As
Claviculas de Salomdo (presente em nosso conjunto de edigdo popular, hoje), O
Grimdrio do Papa Honério, O Enchiridion do Papa Ledo, Os Segredos do Grande e
do Pequeno Alberto, que tanto circulou nas edigdes francesas. A preferéncia por
papas é também uma questdo de legitimar a magia em personagens poderosos,

sendo os mais visados Santo Ledo, o Grande, e Silvestre II, qualificados de
grandes magicos (Ferreira, 1996, p. 46, grifos da autora).

A partir do século XIX, toda esta literatura seria retomada a partir dos escritos
de Alphonse Louis Constant, que ficou mais conhecido pelo pseudonimo de Eliphas Levi.
Levi foi um seminarista francés que, ap6s se desiludir com a igreja, teria passado a
pesquisar a cabala, antiga tradi¢do esotérica judaica, tendo escrito vérias obras sobre
estes conhecimentos magicos e ocultos. Surge a partir daf o termo “ocultismo” (Ferreira,
1996). Tanto as obras de Levi quanto os antigos grimoérios medievais tinham uma
relacdo bastante intima com o satanismo. A magia pregada nestas obras incorporava o
préprio pensamento cristdo medieval a seu respeito: ou seja, ela absorvera a nogdo de
que a pratica da magia era essencialmente uma prética maléfica, e estava diretamente
relacionada aos pactos demonfacos, como atesta Jerusa Ferreira (1996, p. 45-46):

Neles encontramos sempre e explicitamente referéncias a cabala e a tradigdo
judaica, misturando-se a magia um apelo a escrituras indecifraveis. Estdo af
contidos principios de “diabolismo”, materiais recolhidos a partir de toda uma

tradi¢do da Teufelliteratur, e como seria de se esperar, hd nos novos grimdrios a
evocagdo das narrativas célebres e lenddrias de Johanes Faust (grifos da autora).

Tal literatura chegaria ao Brasil no inicio do século XX, e se popularizaria entre
os adeptos das religides esotéricas, incluindo af a Umbanda. Os adeptos desta “Umbanda
ocultista” acabavam por se fundamentar em vérios destes grimorios e livros de magia,
trazendo para seus escritos suas influéncias. As associagdes dos saberes umbandistas com
os conhecimentos do ocultismo chegavam ao ponto de sincretizar os Exus com os
demonios ocultistas, gerando uma extensa hierarquia entre estas entidades, como
veremos adiante.

O discurso produzido aqui seria o da aceitagdo da identificagdo de Exu com o
Diabo cristio realizada pelos missionarios catélicos em Africa e mantida pelos primeiros
estudiosos das religides afro-brasileiras, especialmente Nina Rodrigues e Arthur Ramos.
Mas estes tedricos vdo além, e elaboram uma complexa rede explicativa para a
demonizagio destes exus, criando inclusive uma extensa hierarquia entre os mesmos. O
pioneiro desta visdo seria Aluizio Fontenelle (s/d., p. 18), o mais importante defensor da

correspondéncia entre exus e demonios. Na contramio das visdes que procuravam



Elisée, Rev. Geo. UEG — Goids, v.14, n.1, e1412515, jan./dez. 2025 Artigo | 5

relativizar a condigdo malética dos Exus, ele langa em 1950 a obra 4 Umbanda através dos
séculos, visando “deitar por terra e discordar por completo, de todas as teorias e conceitos
que da Umbanda fizeram e fazem (...) certos Umbandistas”. O autor deixa claro que a
obra é fruto de suas “préprias convicgdes”, a partir do estudo apenas de “obras
consideradas de grande valor cientifico”.

Outro importante intelectual desta corrente que se dedicou a escrever sobre a
religido Umbandista foi Teixeira Neto (1957). Sua bibliografia é bastante extensa, tendo
escrito, além de em seu préprio nome, sob os pseudéonimos de “Antonio de Alva, Licius,
Alvarino Sevla e Antonio Pescador” (Alva, s/d., p. 10). Sua primeira obra foi langada em
1957, denominada Umbandismo. Tal termo é utilizado pelo autor para se referir as
praticas umbandistas como um todo, tanto da Umbanda propriamente dita quanto da
Quimbanda. Em meados da década de 70 surgiria outra importante obra a se dedicar ao
reino dos Exus. Trata-se de No Reino dos Exus, de José Bittencourt (1984), que resgata
uma visdo negativa a respeito destas entidades, na contramio do que vinha sendo

defendido por muitos autores deste periodo.
Origens da Umbanda segundo os autores
Inicialmente, o discurso da “Umbanda ocultista” considera tanto a Umbanda

quanto a Quimbanda como parte do mesmo grupo religioso. Teixeira Neto (1957, p. 24),

por exemplo, faz a seguinte divisdo das praticas espiritas:

Corrente anti-reincarnacionista
(Irm@s Fox — 1848) — André
Jackson Davis

Espiritismo

Kardecismo

Corrente reincarnacionista | Umbanda
(Allan Kardec - 1857)

Umbandismo -

Quimbanda

Figura 1 — Divisdo das Praticas espiritualistas
Fonte: TEIXEIRA NETO, 1957, p. 24

O Espiritismo seria dividido em duas correntes: uma “anti-reincarnacionista” e

uma “reincarnacionista”. Esta Gltima por sua vez, se subdividiria ente Kardecismo e



6 | Entre Exu e o Diabo:... NOGUEIRA, L. C.

Umbandismo; e o Umbandismo seria dividido entre Umbanda, ou a magia branca, e
Quimbanda ou magia negra. Tanto a Umbanda quanto a Quimbanda, portanto, fariam
parte do mesmo movimento religioso, separados apenas pelo tipo de trabalhos realizados
por cada uma: enquanto a primeira realizaria trabalhos de protegdo e cura, a segunda
taria qualquer tipo de trabalho, sem impedimentos de ordem moral. Ambos estariam
ligados ao espiritismo de Allan Kardec, sendo uma subdivisdo do mesmo. Isto vincularia
mais uma vez a Umbanda a uma religido mais aceita socialmente, afastando-a das
préticas das macumbas e candomblés africanizados. Também a Umbanda seria composta
por trés aspectos: religido, ciéncia e filosofia, assim como o espiritismo francés codificado
por Allan Kardec no século XIX. Os autores procuravam colocar ambas as religides em
pé de igualdade.

Uma das preocupagdes iniciais destes autores era em recontar a origem da
religido umbandista e seus conhecimentos. Para isto, eles inicialmente tentam explicar a
origem da proépria palavra Umbanda, que significaria Luz que vem do pai, Luz Divina ou
Na Luz de Deus (Fontenelle, s/d., p. 20; Teixeira Neto, 1957, p. 47-48). Este significado
seria proveniente da lingua Pallz, 1ingua indiana na qual teria sido escrita primeiramente
a Biblia e depois traduzida para o hebraico. As palavras Umbanda e Exu também seriam
provenientes desta lingua, e constariam na obra do Génesis original escrito em Palli.
Apés Addo e Eva deixarem o paraiso, os céus teriam se aberto e dele teriam descido
“vinuas”, espiritos puros de Deus, que teriam transmitido a palavra do criador: “T'URIM
EVEL, TUMIM UMBANDA, DARMOS”, que segundo Aluizio Fontenelle (s/d., p. 20)
significaria “baixou sobre a face da terra, a luz da Umbanda”. Ndo ha nas obras destes
autores qualquer referéncia bibliogréfica que possa informar de onde eles teriam tirado
estas informagdes, que obviamente nio se sustentam. Isto porque a maioria dos textos
que compdem os cinco livros da Biblia foram escritos na lingua hebraica, e sua primeira
tradugdo para outra lingua foi para o grego, edigdo que ficou conhecida como
“Septuaginta” (Kelly, 2008). A lingua Palli, que os autores atribuem como sendo a lingua
original da Biblia, na verdade era uma lingua surgida na India antiga, derivada do
sanscrito, sendo utilizada para escrita dos ensinamentos de Buda em 480 a.C., compondo
o chamado cdnone pali (Redyson, 2014). A confusdo feita aqui denota a necessidade de
vincular a religido Umbandista a duas das grandes religides mundiais: o cristianismo e
o hinduismo, assim como demonstrar a antiguidade que os ensinamentos umbandistas
em tese teriam. Complementando estas ideias, Fontenelle (s/d., p. 26) afirma cafrem em

erro os autores que afirmam



Elisée, Rev. Geo. UEG — Goids, v.14, n.1, e1412515, jan./dez. 2025 Artigo | 7

[...] que a Umbanda nos foi trazida pelos escravos africanos que aqui aportaram
nos meados do século XVI, quando nem ao menos se lembram de que uns pobres
escravos, sem a menor formagdo de cultura, e, praticando algo que nada de
semelhante existe no que se pratica atualmente nessa seita, pudessem interferir
na concepgio de um povo ja algo mais adiantado e mais esclarecido [...].

Seguindo esta l6gica, o autor reinterpreta toda a histéria crista a luz da doutrina
espirita. Assim, os profetas seriam médiuns, e a transmissdo dos dez mandamentos a
Moisés teria sido através da psicogratia. Ele explica também a origem do mal e dos Exus,
que seriam servos do reino de Satands e teriam espalhado a maldade pelo mundo. Os
homens, por desespero, teriam feito um pacto com Satands, adorando-o em troca de obter
tudo o que desejassem. A palavra Umbanda representaria esta eterna luta entre o bem e
o mal: UM significando “uno — Deus — infinito — for¢a do bem — pélo positivo — Eden”, e
BANDA significando “divisdo —lado aposto [sic] — for¢a do mal — p6lo negativo — Reino
de Exu” (Fontenelle, s/d., p. 34-35). O paganismo teria sido trazido pelo “povo de Exu”,
induzindo a humanidade a adorar deuses de barro, em desobediéncia as leis divinas. J4
as religides hindus, budistas, confucionistas e o cristianismo teriam consolidado a lei
divina, e através dela os conhecimentos da Umbanda (Fontenelle, s/d., p. 36). O autor
teria, assim, reinterpretado a teologia crista sob a 6tica umbandista, associando-a ainda
aos preceitos de religides orientais, como o hinduismo e o budismo; e da Cabala, corrente
magica oriunda do judaismo. No fundo, o autor faz uma grande mistura de vérias destas
crengas, relacionando-as todas com a prética da magia e, portanto, com os rituais do que
ele considera como “a verdadeira Umbanda”:

Os caracteres infernais dos doze signos do Zodfaco; os Signos cabalisticos de
Orion; o Circulo goético das evocagdes negras e dos pactos; os diversos
caracteres infernais tirados de Agripa, de Apono, de diversos engrimangos e das
atas do processo de Urbano Grandier, a Chave do Tard, a Ladmpada, a Espada e
a Foice usados como instrumentos magicos, a Arca, o Carro de Hermes, enfim,
uma série de elementos servem de base para as evocagdes dos praticantes de

rituais utilizados nas diversas artes de se praticar a MAGIA (Fontenelle, 1966,
p. 2438, grifos do autor).

Ao longo da obra, intimeras criticas sdo direcionadas a vérias praticas religiosas,
inclusive a prépria Umbanda. Sobre o Catolicismo, assim se pronuncia o autor: “Hoje,
tudo se deturpa... o clero estd de maos dadas com a politica, e a figura de Cristo é
mercantilizada ignobilmente. O crucifixo é uma verdadeira obra de arte; e os templos
sdo verdadeiras maravilhas, que condizem perfeitamente com os faustosos palacios de
Nero” (Fontenelle, s/d., p. 89). As criticas também se dirigem aos kardecistas, pelos
preconceitos dirigidos por grande parte deles aos umbandistas. Em determinado trecho,
Fontenelle (s/d., p. 83) conclama a todos para que se unam numa “CODIFICACAO
perfeita, para que a religido do mundo seja o ESPIRITUALISMO?” (grifos do autor).



o) | Entre Exu e o Diabo:... NOGUEIRA, L. C.

Mas nenhuma critica é tdo contundente quanto as dirigidas a prépria Umbanda.
Em um capitulo inteiro, o autor se dedica a desmistificar a Umbanda que se praticava na
época: “Essa mistura de africanismo, de catolicismo, etc., a que se quer atribuir o nome
de Umbanda, ndo passa de uma falta de compreensdo e de bom senso (...)” (Fontenelle,
s/d., p. 118). Segundo ele, tais misturas se processaram inicialmente nos terreiros dos
ex-escravos africanos. Tais praticas eram chamadas de “AMBEQUERE-KIBANDA”,
expressdo que significaria “GRANDES FEITICEIROS”. Anos depois, os negros do Rio
de Janeiro aproveitaram apenas a segunda parte do nome, modificando-o para
“Quimbanda”, e passaram a praticar apenas a “magia negra” (Fontenelle, s/d., p. 130-
131). Seriam cultuados nesta religido apenas as “falanges de Exus, entidades estas
dirigidas pelo Agente Mdgico Universal (Demdnio ou Satanaz)” (Fontenelle, s/d., p. 132,
grifos do autor). Seus praticantes foram classificados por ele como “incultos e maus”. Os
rituais desta Quimbanda teriam sido, entdo, copiados por outros grupos, no entanto
utilizados para fazer o bem, e teriam recebido o nome de Umbanda, explicando assim as
préticas erroneas que ainda persistem nestes terreiros, uma vez que eles foram copiados
das préticas dos negros, que Fontenelle considera como “barbaras” e “primitivas”. O
termo “Ambequeré”, que ele atribui como sendo do culto “gége”, deve ser corruptela de
Averequete, vodun bastante cultuado nos terreiros de origem jeje. No entanto ndo ha
qualquer registro na historiografia da jung¢do deste com o termo “kibanda”. Pode-se
afirmar, portanto, que héd bastantes confusdes na obra de Aluizio Fontenelle (s/d.), como
toi detectado por intimeros outros autores umbandistas que se dedicaram a analisar sua
obra recentemente (Trindade, 2010).

Inserindo-se no discurso desafricanizante comum a varios autores da época, os
autores da “Umbanda ocultista” afirmam ndo ser a Umbanda de origem africana,
considerando os terreiros que praticam estes rituais mais préximos do africanismo como
uma falsa Umbanda. Em capitulo intitulado “Como deve ser cultuada a verdadeira
Umbanda”, Fontenelle (s/d., p. 154) por exemplo faz questdo de trazer o seu “ponto de
vista” a respeito de como deveriam ser praticados os rituais desta religido. Reafirmando
o combate aos africanismos, ele afirma primeiramente ser necessirio a completa
separagdo entre a Umbanda e os rituais dos Candomblés e Quimbandas, aos quais ele
classifica como cheios de “fantasias”, “malabarismos” e “palhagadas”, se referindo a
maneira as vezes “espalhafatosa” com que certas entidades incorporam e agem dentro do
terreiro. Para ele, os terreiros deviam ser monitorados por uma junta médica, atim de
evitar “a questdo do animismo ou da fraqueza cerebral” entre os médiuns; e por uma

junta policial, para que s6 pudessem trabalhar ali “individuos de moral elevada, para



Elisée, Rev. Geo. UEG — Goids, v.14, n.1, e1412515, jan./dez. 2025 Artigo | 9

evitar que pessoas de mau carater ou condigdes fisicas duvidosas, pudessem intervir e
deturpar a perfeita finalidade do trabalho” (Fontenelle, s/d., p. 153). Tal visdo de
Fontenelle condiz perfeitamente com o imaginario progressista deste periodo,
invocando-se os dois principais discursos em ascensdo no pafs, e que constantemente se
chocavam com as praticas das religides afro-brasileiras: o discurso médico e o policial.
Ao invés de condenar as investidas policiais e cientificas dos érgédos policiais
contra a Umbanda, a “Umbanda ocultista” exortava estas for¢as como necessdrias para
se separar “o joio do trigo”, e assim combater as formas que se considerava como
inadequadas de praticar a Umbanda. Para estes autores, os terreiros deviam se adequar
ao que se dizia no cédigo penal de 1940, em seus artigos 282 ao 284, para evitar serem
enquadrados nos crimes de pratica ilegal da medicina, curandeirismo e charlatanismo.
Devia-se evitar também as misturas com o catolicismo, abolindo-se o uso de imagens de

santos catélicos e outros, simplificando-se ao maximo a decoragdo do templo religioso.
Exu e os demdnios ocultistas

Baseado nas ideias de Kardec, Fontenelle (s/d., p. 45-46) faz uma escala de
evolugdo dos espiritos, dividindo-os em trés classes: espiritos inferiores ou atrasados;
bons espiritos, e espiritos superiores. Na primeira classe estariam os espiritos “maus,
ignorantes, sofredores, obsessores, etc.”, que incluiriam “todas as falanges do mal, sob o
dominio e dire¢do de Exu-Rei Lucifer, dotados, entretanto de grande for¢a maléfica”.
Percebe-se assim que o autor mantém as interpretagdes que aproximam Exu do Diabo
cristdo, sendo ele o responsavel por toda a maldade existente no mundo. Esta seria a
principal caracteristica deste campo discursivo: a aceitagdo do carater demoniaco de Exu
e a tentativa de explica-lo a partir de suas caracteristicas demonfacas. Para isto, os
autores desta corrente criam um complexo sistema hierdrquico, em que cada Exu
cultuado na Umbanda corresponderia a um demonio ocultista. Tal hierarquia foi
sistematizada nas obras de Aluizio Fontenelle e posteriormente copiada pelos outros
autores desta corrente que vieram depois dele. Segundo estes autores, os Exus e as
Pomba-giras integrariam o segundo Reino da Umbanda. O primeiro Reino seria o
“Reino de Obatala ou Reino de Deus”, no qual estariam as entidades consideradas “de
luz”, ou seja, as que fazem trabalhos apenas para o bem, divididas em quatro classes
principais de espiritos:

a) “Caboclos” — representam a “energia’;
b) “Pretos-Velhos” — representam a “humildade”;



10 | Entre Exu e o Diabo:... NOGUEIRA, L. C.

c) “Criangas” — representam a “alegria”;
d) “laras” — representam a “higiene” (Teixeira Neto, 1965, p. 39).

Tais entidades seriam divididas em sete linhas, vinculadas aos Orixas e entidades
da Umbanda: 1* Linha de Santo ou de Oxal4; 2* Linha de Iemanj4; 3* Linha do Oriente
ou da Magia; 4* Linha de Oxoce [sic]; 5* Linha de Xangd; 6° Linha de Ogum; e 7* Linha
Africana. O segundo reino citado seria o “Reino de Odum ou Reino de Lucifer (Maioral)”,
onde estariam os espiritos que compdem o grupo dos “missionarios do mal” (Teixeira
Neto, 1965). Todos estes espiritos fariam parte dos trabalhos da “Quimbanda”, que seria
o polo oposto, negativo, da Umbanda: “Justo &, pois, que existindo a Umbanda (a parte
boa do Umbandismo), exista a parte m4 dele, isto é, a Quimbanda” (Teixeira Neto, 1965,
p. 31). Assim, a Quimbanda, pratica religiosa na qual se cultuam os espiritos dos Exus,
seria “o lado negativo, o lado oposto [a Umbanda’], com seus dogmas falsos, tendo a sua
frente o senhor absoluto das trevas — sua alteza, Lucifer, também conhecido como O
Anjo Belo” (Bittencourt, 1984, p. 14). Assim como a Umbanda, também a Quimbanda
teria suas sete linhas, que seriam: “1) Linha das Almas; 2) Linha dos Caveiras; 3) Linha
de Malei; 4) Linha de Nag6; 5) Linha de Mossurubi; 6) Linha dos Caboclos
Quimbandeiros; 7) Linha Mista” (Teixeira Neto, 1966, p. 106). A primeira delas, a “Linha
das Almas” seria onde trabalham os espiritos chamados de “Omulis”; a segunda, também
conhecida como “Linha dos Cemitérios”, é chefiada pela entidade denominada “Jodo
Caveira”; A “Linha de Malei” é chefiada por “Exu-Rei (O Maioral)”, e “os espiritos que
nela trabalham sio os conhecidos como ‘Diabos’ no Catolicismo”. Em uma de suas obras
Teixeira Neto, sob o pseudénimo de Anténio de Alva (1966, p. 150) d4 uma descrigdo
dos exus desta linha:

Os Espfritos que trabalham nessa Linha sdo os EXUS das encruzilhadas e tem
Eles o aspecto do DIABO do Catolicismo. Apresentam-se com chifres, tém
pernas e cascos de bode. Uns se apresentam com forma de macacos, outros sob
a figura de morcego. Tém sobre a cabega uma luz avermelhada e sem brilho.
Empunham tridentes e os seus chefes usam espada. Provocam vicios como o da

embriaguez, do jogo, produzem impoténcia sexual, sendo também especialistas
em assuntos relativos as fungdes sexuais, unindo e separando casais.

A descrigio fisica dos Exus da Linha de Malei é bastante emblematica. Nela estdo
presentes varias das caracteristicas que tradicionalmente se associaram ao Diabo cristio
ao longo dos anos, como tragos zoomorficos, ou seja, a utilizagdo de partes de animais,
especialmente o bode, o macaco e o morcego, a cor vermelha e o uso do tridente. Todos
estes elementos foram atribuidos a imagética demoniaca desde o perfodo medieval, como
vimos em nosso primeiro capitulo, e aqui sdo utilizados para ressaltar a associa¢do dos

Exus com os demonios do cristianismo. Descrigdes como estas seriam as responsaveis



Elisée, Rev. Geo. UEG — Goids, v.14, n.1, e1412515, jan./dez. 2025 Artigo | 11

por estabelecer uma tradi¢do pictérica na Umbanda que persiste até os dias de hoje,
podendo ser encontrada nos intmeros terreiros de Umbanda e Quimbanda,
principalmente nas casas de vendas de artigos religiosos, e diz respeito a caracterizagdo

dos Exus e Pomba-gira através de suas estatuas.?

Figura 2 - Escultura em gesso policromado do Exu Meia-Noite
da Calunga. Sio Jodo do Meriti, 2009
Fonte: Lopes, 2010, p. 38

2 Podemos perceber a influéncia do imaginario demonfaco de Exu no préprio processo de confecgdo da
estatudria umbandista, uma vez que os fabricantes visam atender as demandas dos terreiros, evocando
elementos que os tornem condizentes com as “imagens espirituais” com as quais as entidades se
apresentam no culto. Uma andlise e discussdo deste processo de fabricagio das estdtuas e sua relagdo com
a imagem dos Exus nos terreiros pode ser encontrada em Lopes, 2010.



12 | Entre Exu e o Diabo:... NOGUEIRA, L. C.

As principais representacdes de Exu encontradas na maioria dos terreiros os
trazem caracterizados com elementos demoniacos oriundos da tradi¢do catélica, como
chifres, rabo, cascos, capa, tridente, caveiras e até a pele vermelha em alguns casos. Sdo
frutos destas associagdes feitas por missionarios cristdos e reforgadas por intelectuais
que se dedicaram a pesquisar tais religides, e assumidas como verdadeiras por alguns
intelectuais da prépria religido, como podemos perceber pela imagem acima (figura 2).

A quarta linha, “de Nagd” trabalha com espiritos chamados de “Gangas,
verdadeiros mestres na Magia Negra”; os espiritos da quinta, “Linha de Mossurubi”,
“apresentam-se como pretos, provocando doengas, especialmente mentais”; a sexta linha,
“dos Caboclos Quimbandeiros” retine espiritos que se apresentam como caboclos,
podendo fazer tanto o bem quanto o mal; por tltimo, a “Linha Mista” é chefiada pelo
“Exu dos Rios (Nesbiros)”. Apesar da associagdo demonfaca atribuida aos Exus, o autor
afirma que tais entidades ndo praticam apenas o mal. [sto depende do tipo de terreiro em
que forem chamados, como ele define a seguir:

Com os I::spiritos de Quimbanda, de um modo geral, sé se pratica o Mal, no
entanto, Eles também podem praticar o Bem. Dependeré tdo somente de que Os
chame e para que se Os chame para trabalhar. Dependem, outrotanto, dos
terreiros onde “baixarem” (de Quimbanda ou Umbanda). Eis porque, “embora

seguindo caminhos diferentes, a Umbanda e a Quimbanda se completam, em
diregdo a Deus, nosso Pai e Criador” (Teixeira Neto, 1966, p. 108).

Uma passagem interessante em uma das obras de Teixeira Neto (1966) é quando
ele analisa as entidades das criancgas, tdo comuns em vérios terreiros de Umbanda, e
colocada pela maioria dos autores como um dos trés tipos de espiritos principais que
baixam nos terreiros, ao lado dos caboclos e pretos-velhos. No entanto, enquanto muitos
autores atribuem a elas caracteristicas como a “ingenuidade” e a “alegria”, o autor aqui
analisado as observa sob outros aspectos: da traquinagem e maldade inerentes as
mesmas.

Ap6s relatar o caso de uma entidade mirim que teria, literalmente, colocado
formiga na cama de uma das médiuns do centro para que esta se levantasse e
comparecesse ao terreiro naquela noite, Teixeira Neto (1966, p. 36) afirma que tais
espiritos infantis, dentro da classificagdo de espiritos proposta por ele anteriormente, s6
podem pertencer a classe dos “espiritos imperfeitos ou — dentro do ponto de vista
Umbandista — um dos nossos EXUS”. Prossegue ele, afirmando que “devem tais
Espiritos ser classificados entre os por mim chamados de ‘MISSIONARIOS DO MAL”.

E conclui dizendo:



Elisée, Rev. Geo. UEG — Goiés, V. 14, n.1, 1412515, jan./dez. 2025 Artigo | 13

No particular, por sinal, a bem da verdade e, por isso mesmo, dentro do objetivo
desta nova obra, devo aduzir que, para mim, sdo tais Espiritos, isto é, os que,
como “Criangas”, se manifestam nos “terreiros”, nada mais nada menos do que
“Exus” e, portanto, em face do que digo no primeiro Capitulo deste livro:
cuidado com Elas, também! (Teixeira Neto, 1966, p. 36, grifos do autor).

E bastante curiosa tal analise proposta pelo autor. Atribuir aos espiritos das
criangas o mesmo carater dos EExus é promover uma inversdo simbélica dos significados
atribuidos a cada um destes personagens pela maior parte dos autores umbandistas. Tal
tusdo entre espiritos de criangas e os Exus, que anteriormente existia apenas em um nivel
— o dos Exus-mirins — é aqui transposta para toda a falange infantil, e até os espiritos
normalmente considerados como sendo da “direita”, ou seja, como benfeitores, sdo aqui
rotulados como malfeitores em potencial. Neste caso, portanto, as imagens evocadas pelo
autor sdo da “delinquéncia juvenil”, o que os torna potencialmente perigosos. Segundo
conceituagdo de José Bairrdo (2004, p. 71), ao analisar o simbolismo em torno dos Exus-
mirins na Umbanda:

A imagem que o imaginario umbandista constréi da inféncia “delinquente” e da
rebelifo adolescente transmuta experiéncias de vida infernais em manifestagdes

do sagrado doadoras de benesses. Repete defeitos constatados pelo senso
comum que, de Outra perspectiva, se mostram qualidades.

A mesma imagem encontramos na andlise de Teixeira Neto a respeito dos
espiritos infantis. A malignidade desses espiritos é atestada por ele e atribuida a seu
cardter de “espiritos imperfeitos”, o que, pela sua ignorancia, os coloca como
“mensageiros do mal”. Dai decorre o efeito “perigoso” de suas manifestagdes nos
terreiros, sendo necessario inclusive admoestagdes por parte do autor para que os
umbandistas “tomem cuidado” com as entidades infantis, o mesmo cuidado tomado ao se
trabalhar com os Exus e as Pomba-gira.

Para explicar a existéncia dos Exus e Pomba-gira e seu culto nos rituais da
Quimbanda, os autores da “Umbanda ocultista” recorrem a obra de um dos mais
importantes ocultistas europeus do século XX. Trata-se de Eliphas Levi (s/d.1), que
desenvolve em suas obras o conceito do “Agente Mégico Universal™:

O grande agente magico, que denominamos luz astral, que outros chamam a
alma da terra, que os antigos quimicos designavam sob os nomes de Azoth e
Magnésia, esta forga oculta, Gnica e incontestdvel é a chave de todos os impérios,
o segredo de todos os poderes; é o dragdo volante de Média, a serpente do
mistério Edénico; é o espelho universal das visdes, o lago das simpatias, a fonte
dos amores, da profecia e da gléria. Saber apoderar-se deste agente é ser
depositario do préprio poder de Deus; toda magia real, efetiva, todo o

verdadeiro poder oculto. Estd ai, e todos os livros da verdadeira ciéncia sé tém
o fim de o demonstrar (Levi, s/d.1, p. 116).



14 | Entre Exu e o Diabo:... NOGUEIRA, L. C.

Este agente magico seria uma espécie de “forga oculta” criada por Deus e que age
através de forgas que Eliphas Levi denomina de “magnetismo”. Ele ndo seria
propriamente um ser, mas uma espécie de “energia consciente” existente na natureza, e
que, com os materiais e a ritualistica corretas, o mago poderia controlar para atender
seus desejos, seja para o bem, seja para o mal. Em capitulo que trata da “magia negra”,
Levi associa este agente universal ao préprio Diabo cristdo. Os magos negros se
utilizariam deste agente universal para realizar seus trabalhos. Assim, “o diabo, em
magia negra, é o grande agente magico empregado para o mal por uma vontade
perversa” (Levi, s/d.1, p. 189). Segundo ele, o que os cristdos se acostumaram a chamar
de Diabo, nada mais é que o agente universal em sua forma pura, ou seja, sem a
inteligéncia humana para controla-lo:

O agente universal é a forga vital e subordinada a inteligéncia. Abandonado a si
préprio, devora rapidamente, como Moloch, tudo o que gera, e transforma em
vasta destrui¢do a superabundéncia da vida. E, entfio, a serpente infernal dos
antigos mitos, o Tifon dos egipcios e o Moloch da Fenicia; mas, se a sabedoria,
mie dos Eloim, coloca-lhe o pé sobre a cabega, extingue todas as chamas

vomitadas por ele e derrama sobre a terra, a mios cheias, uma luz vivificante
(Levi, s/d.2, p. 80).

Ha aqui uma atualizagdo das crengas medievais e coloniais a respeito da figura do
Diabo. Ndo mais encarado como o “mal absoluto”, mas sim como uma forga ou ser capaz
de atender aos desejos humanos, desde que devidamente coagido pelos rituais mégicos
corretos. Da mesma forma acontece com Exu, que atende aos nossos desejos através dos
“despachos” e “ebds”, rituais que visam fornecer o pagamento a eles por um trabalho
realizado. A correspondéncia entre Exu e o Diabo, portanto, se estabelecia nestes termos.
Tais seres se encontrariam no segundo Reino, no qual estariam classificados os “agentes
do mal”, ou seja, o “Povo de Exu”, liderados por Lucifer. Cada Exu é assimilado a um
demonio ocultista, copiados dos livros de magia e grimérios que haviam se popularizado
por aqui® (Ferreira, 1996). Para melhor compreendermos a visdo do autor a respeito
desta entidade reproduzimos aqui um organograma representando a hierarquia do “Povo

de Exu”:

3 Os nomes dos demonios associados aos Exus utilizados por Fontenelle (s/d.) e transcritos pelos demais
autores foram copiados do livro “Grimdrio do Papa Honorio” (Grimdrio, 1760), um livro de magia
atribuido ao Papa Hondrio |, e que traz uma série de conjuragdes de demonios para cada dia da semana.
Tal lista teria sido copiada em varios outros grimérios, como o Grimorium Verus por exemplo: "Segunda-
Feira = Lucifer; terca-feira = Nambroth (ou Frimost); quarta-feira = Astaroth; quinta-feira = Acham
(alternativamente Silcharde); sexta-feira = Bechet (alternativamente Bechard); sabado = Nabam
(alternativamente Guland); e domingo = Aquiel (alternativamente Surgat)” (Grimorium, 1517, p. 75, nota

55).



Elisée, Rev. Geo. UEG — Goias, v.14, n.1, e1412515, jan./dez. 2025 Artigo | 15

LUCIFER - MAIORAL

PUT SATANAKIA - Exu Marabé AGALIERAPS - Exu Mangueira

ASCHTAROTH - Exu-Rei das

BEELZEBUTH - Exu-Mor Encruzilhadas

TARCHIMACHE - Exu Tranca Ruas SAGATHANA - Exu Veludo
FLERUTY - Exu Tiriri NESBIROS - Exu dos Rios

SYRACH - EXU CALUNGA - GNOMO - CALUNGUINHA

BECHARD - Exu dos Ventos (Ventania)
FRIMOST - Exu Quebra-Galho

KLEPOTH - Exu Pomba-Gira (Mulher de 7 exus)
KHIL - Exu das 7 Cachoeiras

MERIFILD - Exu das 7 Cruzes

CLISTHERET - Exu Tronqueira (ou Tronquéra)
SILCHARDE - Exu das 7 Poeiras

SEGAL - Exu Gira-Mundo

HICPACTH - Exu das Matas

HUMOTS - Exu das 7 Pedras

GULAND - Exu Morcégo

FRUCISSIERE - Exu dos Cemitérios

SURGAT - Exu das 7 Portas

MORAIL - Exu Sombra (ou das 7 Sombras)
FRUTIMIERE - Exu Tranca-Tudo

CLAUNECH - Exu da Pedra Negra

MUSIFIN - Exu da Capa Preta
HUICTOGARAS - Exu Maraba

Figura 3 - “ORGANOGRAMA DAS FALANGES DO POVO DE EXU”
Fonte: Fontenelle, s/d., p. 167*

Em outro organograma, desta vez somente com as falanges de Exus que
trabalham nos cemitérios, sob as ordens de “Omulu ou Omulum”, tais autores

complementam o anterior:

4 Apresentamos aqui os organogramas retirados das obras de Aluizio Fontenelle, no entanto deixamos
claro que eles aparecem também, de forma idéntica, nas obras de Teixeira Neto e José Bittencourt.



16 | Entre Exu e o Diabo:... NOGUEIRA, L. C.

OMULU ou OMULUM
Dono e Senhor dos Cemitérios

SERGULATH (Exu Caveira) HAEL (Exu da Meia Noite)

SERGUTH (Exu-Mirim)
TRIMASAEL (Ext Pimenta)
SUSTUGRIEL (Exu Malé)
ELEOGAP (Exu das 7 Montanhas)
DAMASTON (Exu Ganga)
THARITHIMAS (Ext Kaminalod)
NEL BIROTH (Exu Quiromb6)

PROCULO (Exu Tata Caveira)
HARISTUM (Exu Braza)
BRULEFER (Ext Pemba)
PENTAGNONY (Exu Carangola)
MINOSUM (Exu Arranca-Téco)
BUCONS (Exu Pagéo)

AGLASIS MARAMAEL
Exu do Cheiro (Cheiroso) Exu Curadd

Figura 4 - “ORGANOGRAMA DAS FALANGES DE EXUS QUE TRABALHAM SOB AS
ORDENS DE OMULU (ou OMULUM)”
Fonte: Fontenelle, s/d., p. 168

Percebemos assim que os autores da “Umbanda ocultista” mantém ainda o
discurso de associa¢do de Exu com o Diabo cristdo. Em outra obra dedicada apenas a
estas entidades, Fontenelle detalha melhor este organograma, analisando as
caracteristicas de cada um destes demonios-exus. Na introdugio desta obra, intitulada
apenas Exu, ele assim se refere a esta entidade:

O Exu é em via de regra interesseiro, e, se lhe damos um presente, fatalmente
éle ird cumprir o que pedimos, pouco se importando o que o resultado bom ou
mau possa representar no MUNDO TERRENO, pois que, sé lhe apraz fazer o
que esta errado, e é para isto que eles existem, pelo fato de que a humanidade

pecadora néo é merecedora de grandes louvores e honrarias (Fontenelle, 1966,
p. 88, grifos do autor).

Tal transcrigdo ¢ rica em significados. Primeiramente ele atesta a caracterfstica
interesseira dos Exus, sempre dispostos a aceitar presentes em troca de seus servigos,
sejam eles quais forem. Ndo se constrangem, por isso, em aceitar fazer o mal a outra
pessoa, e pelo contrario, até sentem prazer nisso, afinal, “é para isto que eles existem”.
Aqui ele atribui um cardter predominante maléfico a ele, afirmando que “sé lhe apraz
tazer o que estd errado, e é para isto que eles existem”. Por fim, atribui a existéncia dos
Exus a maldade humana, ou seja, ele seria uma espécie de agente universal responsavel

por punir os pecados dos homens, assim como o era o Diabo nos primérdios do

cristianismo. No entanto, para justificar os trabalhos existentes da Quimbanda, alguns



Elisée, Rev. Geo. UEG — Goias, v.14, n.1, e1412515, jan./dez. 2025 Artigo | 1 7

autores recorrem a uma relativizagido destes conceitos de bem e mal. Em uma histéria
contada em um de seus livros, Teixeira Neto (1965, p. 86) retrata o caso de um rapaz
que chegou a seu centro com uma “Glcera na perna”, ocasionada por uma ferida causada
por um “trabalhador perigoso da Magia Negra”. Para desmanchar este trabalho o
terreiro do autor recorrera ao espirito que causara aquela ferida, um Exu denominado
“Ganga Sete Chifres”, que teria justificado desta forma a maldade cometida:

“Nio, ndo sou mal. Sou bom, muito bom, ao contririo. Se eu nio fizesse isso

(referia-se ao mal de que padecia o rapaz) a esse moleque, ele néo viria a este

‘canzo’ (C.E. Caminheiros da Verdade) formoso e vocé ndo diria a ele que ele
nio presta, que é mau e tem de consertar a “camotinga” (a cabeg¢a) e mudar de

»

vida. O que eu estou é fazendo um beneficio a ele & minha moda...” (Teixeira
Neto, 1965, p. 36).

Percebe-se assim uma relativizagio dos conceitos de “bem” e “mal”. O mal
realizado pelos Exus e trabalhadores da Quimbanda é um mal justificado, pois ele visa,
ao final de tudo, um bem. Seria a teoria de que “os fins justificam os meios”. Tais espiritos
se submeteriam, portanto, “voluntaria e espontaneamente” & missdo de praticar o mal
para “fazer indiretamente o bem” (Teixeira Neto, 1965, p. 34). Ele conclui dizendo que a
Quimbanda existe para que, “conhecendo e sofrendo o mal, possa a criatura humana
cumprir com a Lei de Deus” (Teixeira Neto, 1965, p. 36). Assim, a Quimbanda seria a
executora divina das leis de Deus, e suas a¢gdes maléficas teriam por objetivo levar a
humanidade & compreensio destas leis, através do sofrimento. Ndo seria um carater
meramente punitivo, como colocado por outros autores anteriores, mas sim um carater
de expiagdo, bem préoximo da filosofia kardecista de “evolugdo através da dor”. O mal
praticado pela Quimbanda e seus Exus estaria assim justificado, pois se encaixaria num
plano maior, cujo objetivo final seria a evolugdo moral humana. Mesmo assim, admite-
se aqui a malignidade dos rituais da Quimbanda e dos Exus, ao contrdrio de outros
campos discursivos, como veremos.

Relativizagdes deste tipo sdo bastante comuns no ambito das religides afro-
brasileiras. Varios umbandistas afirmam que, ao contrario do cristianismo, os terreiros
de Umbanda e Candomblé promovem uma relativizagdo dos conceitos de bem e mal,
considerando-os sempre em relagdo a algo ou alguém. Assim, ndo existiria o mal
absoluto, mas situagdes que podem ser interpretadas como mal ou bem dependendo do
ponto de vista. Os exus, assim como uma interpretagdo popular do Diabo cristdo, seriam
os representantes maximos deste tipo de situagio.

A vivéncia popular do diabo nio o associa propriamente a uma instincia

metafisica do mal, salvaguardando-o como representante e advogado de bens e
prazeres pessoais e imediatos que, por razdes o mais das vezes incompreendidas,



18 | Entre Exu e o Diabo:... NOGUEIRA, L. C.

sdo proibidos em fungdo de interesses alheios aos dos individuos (embora
habitualmente legitimados em fungdo do "seu" bem). Por vezes os interesses de
distintas pessoas ou grupos sdo antagonicos e é neste caso que o bem alheio
pode ser sentido como um mal pessoal (nunca um Mal absoluto) (Bairrdo, 2002,

p. 60).

O que pode ser um bem para uma determinada pessoa, pode ser encarado como
um mal para outra. Ao ir a um terreiro pedir para que se arranje um emprego, a solugdo
de tal problema pode implicar na perda do emprego por parte de uma outra pessoa. £
neste campo difuso e sombrio que atuam os Exus. Além disso, eles costumam lidar com
situagdes que, em outras religides, especialmente as cristds, sdo vedadas ao campo
religioso: a sexualidade, o dinheiro, o poder, enfim, coisas mais relacionadas ao lado
mundano da humanidade.

A esquerda umbandista ndo guarda o mal metafisico. Apenas o pessoal e
socialmente "mal dito": a sensualidade, a revolta, a critica mordaz, as falas
inconvenientes, a falta de hipocrisia, o prazer sem mordagas... [...] Os exus ndo
sdo maus, embora assim possam ser (mal) vistos. Sdo a resposta ao Mal como
expropriagdo de si em prol de um bem do outro. Vozes proféticas dos interesses

materiais e pessoais, estes mensageiros tém o valor de sinal psicolégico de
reconhecimento e de admisséo de si (Bairrdo, 2002, p. 64).

A quimbanda, portanto, buscaria lidar com um lado humano pouco explorado.
Seria ela a representante dos interesses mundanos, “materiais e pessoais”. Eles podem
até fazer o que seria considerado algo ruim em um primeiro momento, mas suas agdes
em tltima instancia visam apenas o nosso bem. Assim, ao atender o pedido de alguém
que vise prejudicar a outra pessoa, Exu estd apenas fazendo com que a pessoa
prejudicada, a partir do mal a ela realizado, perceba seus erros e busque corrigi-los. Tudo
ocorre apenas para sua evolucdo. Ao invés de negar as préticas maléficas dos Exus,
Teixeira Neto prefere aceita-las e explica-las de forma relativizada.

Apés estas relativizagdes, podem os autores, inclusive, reforgar a associagdo
existente entre Exu e o Diabo cristéo, visto agora sob outra 6tica. O supremo chefe da
talange de Exus, o “Exu-Rei” ou “Maioral”, seria o mesmo que é conhecido no catolicismo
como “Lucifer, Diabo, Satanaz, Capéta, Tinhoso, etc.”. Tanto Fontenelle (1966, p. 91),
quanto Teixeira Neto (1965, p. 68) e José Bittencourt (1984, p. 15-16) vinculam a lenda
de Lucifer, o Anjo Decaido, aos préprios Exus, que seriam subordinados a ele. Esta lenda
¢ recontada em detalhes em véarios destes livros, com ligeiras variagdes, atirmando que
Lucifer, o anjo mais belo de Deus, teria se corrompido e cobigado estar acima do préprio
Deus, sendo por isto punido pelo criador e langado as profundezas da Terra. Uma destas
variagdes é encontrada na obra de Teixeira Neto, na qual o autor contraria as escrituras

catélicas de que este “anjo” criado por Deus teria se rebelado contra Deus, pois se Deus



Elisée, Rev. Geo. UEG — Goias, v.14, n.1, e1412515, jan./dez. 2025 Artigo | 19

criou os querubins como espiritos puros, aceitar a histéria de Lucifer seria afirmar que
“havia, entre os puros, um Espirito Impuro” (Teixeira Neto, 1965, p. 72), o que levaria,
segundo sua légica, a desconfiarmos da onisciéncia deste Deus. Ao negar a histéria crista,
Teixeira Neto (1965, p. 78) oferece uma outra explicag¢do para a existéncia de Lucifer ou
Exu: a de que Deus teria criado “tanto os Puros como os Impuros, o bem como o mal”,
inclusive o “préprio Lucifer com tudo o que a Ele pertenga ou se venha a atribuir”. Os
motivos para a criagdo, por parte de Deus, do mal, seria a dualidade de que se constitui
a perfeicdo:
Perfeigdo, para ser, “in facto’, Perfei¢do, inclui, antes de tudo, os dois opostos —
que se completam para A formar — o Bem e o Mal. Para nés, portanto, o Diabo,
Satands, Capeta, Demoénio, “Exu”, ou como se o quiser chamar, nada mais é do
que uma criagdo divina, necessdria, indispenséavel e oportuna, l6gica e aceitével,

justa, boa e perfeita, como todas as demais, divinas que o sdo, divina que 0 é, ela
também (Teixeira Neto, 1965, p. 73).

Ele aceita, portanto, todas as atribuigdes feitas a Exu pelos diversos autores que
se dedicaram a analisd-lo e enxergaram nele a correspondéncia do Diabo como ¢
concebido na teologia cristd. No entanto, promove uma ressignificagdo da origem deste
personagem e o coloca como parte dos “planos de Deus”, cumprindo assim um objetivo
junto a humanidade: a fungio de nos fazer enxergar, através da dor e do sofrimento, o
“caminho do bem”. Os Exus, portanto, seriam entidades maléficas e demoniacas, que
tazem trabalhos para o mal para nos fazer cumprir nosso karma pessoal, ou seja, fazendo-
nos resgatar nossos erros cometidos nesta ou em outras vidas. Eles ndo realizariam
trabalhos para o bem, a ndo ser em casos especificos em que sdo obrigados pelo criador a
“colaborar com os Orixds da Umbanda nos diversos trabalhos de magia, para o desmanche
dos seus proprios maleficios” (Fontenelle, 1966, p. 103, grifos do autor). Neste caso eles
seriam considerados como “escravos dos Orixas”, e seria a Ginica forma de se realizarem
trabalhos que visem algum bem para a humanidade, mas um bem relativo, uma vez que
eles apenas reparam o mal praticado por eles mesmos injustamente.

Todas estas caracterfsticas se aplicam também as entidades das Pomba-gira, que,
no entanto, aparecem bem pouco nas obras destes intelectuais. Um dos tnicos a citd-la é
Aluizio Fontenelle (1966, p. 140), que a explica como correspondente do demonio
cabalistico Klepoth, e representa “a maldade em figura de mulher”. A descri¢do desta
entidade é bastante curta, assim como a dos demais Exus citados nos organogramas
transcritos acima:

POMBA GIRA encarrega-se da vinganga, pactuando com as mulheres

feiticeiras contra as suas inimigas. Todos os trabalhos inerentes a casos de amor,
nos quais a mulher se sente prejudicada, ou entdo pretende realizar qualquer



20 | Entre Exu e o Diabo:... NOGUEIRA, L. C.

unifo, sdo entregues a POMBA GIRA, e os seus resultados sdo de fato
surpreendentes, pelo fato de possuir essa entidade um grande poder (Fontenelle,
1966, p. 141, grifos do autor).

A representagdo da Pomba-gira feita por Fontenelle segue o mesmo padrio dos
demais Exus analisados por ele em sua obra, ou seja, trata-se de uma entidade maléfica,
correspondente a um dos demonios cabalisticos. Sua 4rea de atuagdo, no entanto, seria a
dos “casos de amor”, cuidando ela de auxiliar nos relacionamentos amorosos e na area
sexual, auxiliando especialmente as mulheres que tem problemas em seus

relacionamentos.
Consideracdes finais

Como pudemos apreender das obras que compdem o campo discursivo da
“Umbanda ocultista”, ela se caracteriza especificamente pela continuidade da associagdo
dos Exus com o Diabo cristdo. Este integraria as cortes demonfacas por exceléncia,
sendo o préprio Lucifer considerado como o chefe maximo dos Exus. Estas seriam
entidades intrinsecamente maléficas, que se comprazem em realizar o mal a humanidade,
e que somente podem fazer algum bem se devidamente obrigados pelas entidades da
linha branca, mas mesmo assim o tnico bem que podem realizar é o desmanche do
préprio mal cometido por eles.

Mantinha-se assim o discurso demonizador deste personagem, dando
continuidade ao imaginario construido ao longo dos tltimos séculos tanto pelos
viajantes europeus e americanos que passaram pelo continente africano quanto pelos
primeiros pesquisadores brasileiros que escreveram sobre as religides afro-brasileiras.
Tais discursos seriam aos poucos modificados por outros autores, que construiriam
outras visdes a respeito desta entidade (Nogueira, 2022).

Tais discursos nido podem ser encontrados nos terreiros de forma pura, e
deixamos claro aqui que o que chamamos de “Umbanda ocultista” ndo se trata de uma
modalidade préatica de Umbanda encontrada nos terreiros. Trata-se apenas de uma
andlise da Umbanda do ponto de vista intelectual, de um conjunto de obras que se
dedicaram a analisar as caracteristicas da religido umbandista em um periodo
determinado. As influéncias destes discursos na préatica umbandista é uma influéncia
apenas difusa, com alguns destes conceitos e ideias sendo defendidos por determinados
adeptos, como a ideia de ser Exu um agente neutro, ou as representagdes imagéticas

demoniacas observadas nas estdtuas de Exus presentes nos terreiros.



Elisée, Rev. Geo. UEG — Goias, v.14, n.1, e1412515, jan./dez. 2025 Artigo | 21

Between Exu and the Devil: The Discourse of “Occultist Umbanda” in Literature and the
Continuity of Demonization

Abstract: This study analyzes the construction of a discursive field that we term “Occultist
Umbanda,” formed between the 1950s and 1980s by Umbanda intellectuals such as Aluizio
Fontenelle, Teixeira Neto, and José Bittencourt. Influenced by European esoteric currents and
the occultist literature of Eliphas Levi, these authors developed narratives that associated Exu
with the Christian Devil, reinforcing a long-standing tradition of demonizing this entity that
can be traced from colonial accounts to the earliest scholarly studies of Afro-Brazilian religions.
Through an analysis of their works, we observe the systematization of demonological
hierarchies and an effort to legitimize the presence of Exu and Pomba-gira in the rituals of
Umbanda and Quimbanda. The study demonstrates how this discourse both sustained a negative
imaginary surrounding Exu and introduced relativizations of the concepts of good and evil,
interpreting the practice of evil as a means toward the realization of good. Ultimately, the article
concludes that “Occultist Umbanda” does not correspond to a consolidated ritual practice in
religious communities, but rather to an intellectual elaboration that illustrates the tensions
between popular religiosity, European occultism, and the social conflicts surrounding Afro-
Brazilian religions in Brazil.

Keywords: Umbanda. Quimbanda. Exu. Occultism.

Entre Exu y el Diablo: El discurso de la “Umbanda ocultista” en la literatura y la
continuidad de la demonizacién

Resumen: En esta investigaciéon analizamos la construccién de un campo discursivo que
denominamos “Umbanda ocultista”, conformado entre las décadas de 1950 y 1980 por
intelectuales umbandistas como Aluizio Fontenelle, Teixeira Neto y José Bittencourt. Estos
autores, influenciados por corrientes esotéricas europeas y por la literatura ocultista de Eliphas
Levi, elaboraron narrativas que asociaron a Exu con el Diablo cristiano, reforzando una tradicién
de demonizacién de esta entidad presente desde los relatos coloniales hasta los primeros estudios
sobre las religiones afrobrasilefias. A partir del andlisis de las obras de estos intelectuales,
observamos la sistematizacién de jerarquias demonolégicas y el intento de justificar la presencia
de Exu y Pomba-gira en los rituales de la Umbanda y de la Quimbanda. El estudio evidencia
cémo este discurso promovié tanto la continuidad del imaginario negativo en torno a Exu como
relativizaciones de los conceptos de bien y mal, interpretando la préctica del mal como un medio
para la realizacién del bien. Finalmente, se concluye que la “Umbanda ocultista” no corresponde
a una practica ritual consolidada en los terreiros, sino a una elaboracién intelectual que ilustra
el enfrentamiento entre la religiosidad popular, el ocultismo europeo y las tensiones sociales en
torno a las religiones afrobrasilefias en Brasil.

Palabras clave: Umbanda. Quimbanda. Exu. Ocultismo.

Referéncias

ALVA, Anténio de. Exu — o génio do bem e do mal. Rio de Janeiro: Espiritualista, s/d.

ALVA, Antonio de. Como desmanchar trabalhos de Quimbanda (Magia Negra), Vol.
1. Rio de Janeiro: Editora Eco, 1966.



29 | Entre Exu e o Diabo:... NOGUEIRA, L. C.

BAIRRAO, José F. M. H. Subterraneos da submisséo: sentidos do mal no imaginério
umbandista. Memorandum, n. 2, p. 55-67. Belo Horizonte/Ribeirdo Preto: UFMG,
USP, 2002.

BAIRRAO, José F. M. H. Sublimidade do Mal e Sublimagio da Crueldade: Crianca,
Sagrado e Rua. Psicologia: Reflexdo e Critica, n. 17 (1), p. 61-73. Rio Grande do Sul:
UFRGS, 2004.

BITTENCOURT, José M. No reino dos Exus. 3* Ed. Rio de Janeiro: Pallas, 1984.

FERREIRA, Jerusa P. Livros e leituras de magia. Revista USP (31),
setembro/novembro 1996, p. 42-51. Sdo Paulo: USP, 1996.

FONTENELLE, Aluizio. A Umbanda através dos séculos. Rio de Janeiro:
Espiritualista, s/d.

FONTENELLE, Aluizio. Exu. 6* Ed. Rio de Janeiro: Espiritualista, 1966.

FOUCAULT, Michel. A arqueologia do saber. Rio de Janeiro: Forense Universitaria,
2008.

GRIMORIO do Papa Honorius, com uma cole¢do de segredos raros. Roma, 1760.
Disponivel em: http://pt.scribd.com/doc/ 113296889/ Grimorio-do-Papa-Honorius-
Final#scribd. Acesso em: 09/03/2016.

GRIMORIUM Verum ou O Verdadeiro Grimério. Traduzido do Hebraico por
Plaingiere - Jesufta Dominicano. Publicado originalmente por Alibeck, o Egipcio.
Memphis, 1517. Disponivel em: http://pt.slideshare.net/Ally_Wes/grimrium-verum.
Acesso em: 09/03/2016.

RELLY, Henry A. Sata: uma biografia. Sdo Paulo: Globo, 2008.

LEVI, Eliphas. Dogma e ritual da alta magia. Publicado originalmente em 1855. S/d.1.
Disponivel em: http://hadnu.org/publicacoes/19-dogma-e-ritual-de-alta-magia.pdf.
Acessado em: 23/03/2016.

LEVI, Eliphas. A chave dos Grandes mistérios. S/d.2. Disponivel em:
http://www.luzdegaia.org/downloads/livros/diversos/A_Chave_dos_Grandes_Miste
rios_Eliphas_Levi.pdf. Acessado em: 23/03/2016.

LOPES, Tadeu M. S. Encruzilhadas da cultura: imagens de Exus e Pombajiras [‘sic]
na Umbanda. Dissertagdo (Mestrado em Artes). Rio de Janeiro: UERJ, 2010.

MAGGIE, Yvonne. Medo do feitico: relagdes entre magia e poder no Brasil. Rio de
Janeiro: Arquivo Nacional, 1992.

NOGUEIRA, Léo Carrer. Da Africa para o Brasil, de Orixd a Egum: as
ressignificagdes de Exu na literatura umbandista. [E-Book]. Goiania: Editora UFG,
2022.

REDYSON, Deyve. Budismo: da [ndia para o mundo. O Buddha, o Dharma e o Sangha.
REVER - Revista de Estudos da Religido, v. 14, n. 1. Sdo Paulo: PUC-SP, 2014.



Elisée, Rev. Geo. UEG — Goias, v.14, n.1, e1412515, jan./dez. 2025 Artigo | 23

SILVA, Marcos J. D. Moderno-espiritualismo e espaco publico republicano —
magons, espiritas e teosofistas no Ceard. Tese (Doutorado em Sociologia). Fortaleza:
UFC, 2009.

TEIXEIRA NETO, Anténio A. Umbandismo. Rio de Janeiro: Grafica Editora Aurora
Ltda., 1957.

TEIXEIRA NETO, Antonio A. Umbanda dos Prétos Velhos. Rio de Janeiro: Editora
Eco, 1965.

TEIXEIRA NETO, Antonio A. Pomba Gira (As duas faces da Umbanda). Rio de
Janeiro: Editora Eco, 1966.

TRINDADE, Diamantino F. A construcio histérica da literatura umbandista.
Limeira (SP): Editora do Conhecimento, 2010.

Sobre o autor
Léo Carrer Nogueira — Doutor em Histéria pela Universidade Federal de Goias (UFG);
docente da Universidade Estadual de Goias (UEG).

Recebido para avaliagdo em maio de 2025
Aprovado para publicagdo em outubro de 2025



