
Entre Exu e o Diabo: 
O discurso da “Umbanda ocultista” na literatura e a 
continuidade da demonização 
 

Léo Carrer Nogueira 
da Universidade Estadual de Goiás – Morrinhos – Goiás – Brasil  
leo.nogueira@ueg.br 
 

____________________________________________________________________________ 

Resumo: Nesta pesquisa analisamos a construção de um campo discursivo que denominamos 
de “Umbanda ocultista”, formado entre as décadas de 1950 e 1980 por intelectuais umbandistas 
como Aluízio Fontenelle, Teixeira Neto e José Bittencourt. Esses autores, influenciados por 
correntes esotéricas europeias e pela literatura ocultista de Eliphas Levi, elaboraram narrativas 
que associaram Exu ao Diabo cristão, reforçando a tradição de demonização dessa entidade 
presente desde os relatos coloniais até os primeiros estudos sobre religiões afro-brasileiras. A 
partir da análise das obras desses intelectuais, observamos a sistematização de hierarquias 
demonológicas e a tentativa de justificar a presença de Exu e Pomba-gira nos rituais da 
Umbanda e da Quimbanda. O estudo evidencia como esse discurso promoveu tanto a 
continuidade do imaginário negativo em torno de Exu quanto relativizações dos conceitos de 
bem e mal, interpretando a prática do mal como um meio para a realização do bem. Ao final, 
conclui-se que a “Umbanda ocultista” não corresponde a uma prática ritual consolidada nos 
terreiros, mas a uma elaboração intelectual que ilustra o embate entre religiosidade popular, 
ocultismo europeu e as tensões sociais em torno das religiões afro-brasileiras no Brasil. 
 
Palavras-chave: Umbanda. Quimbanda. Exu. Ocultismo.  
____________________________________________________________________________ 

 

Introdução 

 

A demonização de Exu se iniciou séculos atrás, no próprio continente africano, 

quando diversos viajantes europeus e estadunidenses passaram pela região dos reinos 

Iorubas e, em contato com estes povos, deixaram registros escritos de suas experiências 

ali vividas. Nestes relatos, alguns destes viajantes, como o padre Noel Baudin e o Coronel 

Ellis, descreveram a divindade Exu, cultuada pelos iorubas, como maléfico, diabólico, 

portanto, como o demônio dos africanos (Nogueira, 2022).  

Tais associações perpassaram o tempo e o espaço, sendo reproduzidas no Brasil 

no início do século XX, tanto por praticantes das nascentes religiões afro-brasileiras de 

origem ioruba, quanto por pesquisadores e intelectuais que se dedicaram a estudar esse 

novo campo religioso que se estruturava na Bahia e em outros estados brasileiros. Nina 

Rodrigues e Artur Ramos, por exemplo, reproduzem algumas das análises feitas pelo 

Coronel Ellis, bastante lido no Brasil neste período, mantendo a associação de Exu ao 

Diabo bastante viva no imaginário brasileiro (Nogueira, 2022).  



2 | Entre Exu e o Diabo:…                                 NOGUEIRA, L. C.  

 
Diante deste cenário, caberia a alguns intelectuais da Umbanda analisar e 

justificar a presença de Exu nos rituais de sua religião. A nascente religião, que seria 

reconhecida de forma oficial no início dos anos 1940, no Rio de Janeiro, após a realização 

do I Congresso Brasileiro do Espiritismo de Umbanda, teria diante de si o desafio de 

buscar aceitação social, inserida num contexto de racialização que criminalizava as 

práticas religiosas afro-brasileiras (Maggie, 1992).  

Como a religião umbandista não possuía livros sagrados, e pelo caráter 

intelectualizado e de classe média de alguns de seus adeptos, especialmente aqueles que 

se diziam filiados à “Umbanda branca”, inúmeros intelectuais umbandistas surgem neste 

período com o objetivo de sistematizar a religião, definindo suas principais 

características e doutrinas. Claro que cada obra seria resultado das influências e 

experiências vividas por seus autores, que eram compostos de líderes de terreiros, pais-

de-santo, praticantes da religião ou apenas jornalistas e curiosos. 

Assim, surge um conjunto de narrativas e análises distintas sobre os diversos 

aspectos da Umbanda, e de sua contraparte “maligna”, a Quimbanda. Um dos principais 

elementos debatidos por estes autores seria a presença (ou não) de Exu nos rituais 

umbandistas. Devido ao seu histórico de demonização, já bastante difundido no Brasil 

neste período, os autores se encontravam mediante um impasse: como justificar a 

presença de uma entidade considerada demoníaca entre os rituais de uma religião que já 

era tão combatida pela imprensa e pelo Estado de forma geral?  

Diversos intelectuais se dedicaram a responder esta pergunta, procurando os 

mais díspares caminhos para isto. Desde negar completamente que Exu fizesse parte da 

ritualística umbandista, jogando-o para a quimbanda, considerada como antro de 

praticantes da “magia negra”, até a aceitação parcial de sua presença, acompanhada de 

uma relativização desta demonização.  

Um dos campos discursivos que mais chama a atenção, porém, foi um que buscou 

incorporar Exu aos rituais da umbanda e da quimbanda, aceitando a sua demonização, e 

indo além: demonstrando como e quais tipos de demônios cristãos cada Exu 

corresponderia. São este conjunto de intelectuais que enfocaremos neste artigo. Tais 

autores são Aluízio Fontenelle (s.d.), Teixeira Netto (1957) e José Bittencourt (1984). 

Utilizamos como fonte as próprias obras destes autores, escritas entre os anos de 1950 a 

1985.  

Tais obras serão analisadas como discursos, ou seja, um conjunto de enunciados 

e narrativas influenciadas pelo contexto do período, e que ajudaram a formar o que 

Foucault (2008) chama de “campo discursivo”. Denominamos este campo discursivo 



Élisée, Rev. Geo. UEG – Goiás, v.14, n.1, e1412515, jan./dez. 2025             Artigo| 3 

 

como da “Umbanda ocultista”, devido à sua influência de um outro campo discursivo 

proveniente do continente europeu, o “ocultismo” de Eliphas Levi, que será melhor 

detalhado em nosso próximo tópico. Devemos deixar claro que se trata de uma 

denominação nossa, e não interna dos próprios autores.  

Nosso objetivo central aqui é analisar como este campo discursivo, construído 

por alguns intelectuais da religião umbandista, promoveu uma continuidade do 

imaginário que associava Exu ao demônio cristão, realizando uma série de associações 

dos diversos Exus existentes nos terreiros a demônios medievais, retirados diretamente 

do imaginário cristão da época. Ao mesmo tempo eles realizam uma ressignificação dos 

próprios conceitos de bem e de mal, colocando tais Exus como praticantes do mal sim, 

mas de um mal justificado que, em última instância, visava a realização de um bem, como 

veremos.  

 

O Ocultismo de Eliphas Levi  

 

A tentativa de justificar a presença de Exu nos rituais umbandistas, diante da 

demonização existente, levou alguns autores a aceitar esta demonização. Para explicá-

los, tais autores foram buscar na demonologia da época as chaves explicativas que 

permitiram a eles desvendar os mistérios da entidade Exu cultuada nos terreiros de 

Quimbanda. Exu seria associado aos demônios orientais, desenvolvidos nas várias 

civilizações da antiguidade e presentes em complexos modelos explicativos escritos no 

período medieval europeu.  

A influência de livros ocultistas se faz notar nas obras destes autores, e é 

resultado da presença cada vez maior de obras de autores europeus que aportavam no 

Brasil desde o início do século. Muitos destes autores procuravam mesclar às práticas 

umbandistas toda uma gama de conhecimentos provenientes de uma literatura mágica 

que crescia rapidamente no país no início do século. Tal literatura compreende, além das 

obras teosóficas1, uma série de livros sobre rituais ocultos de magia e feitiçaria, com 

pretensas origens medievais, atualizados sob novas roupagens e linguagens. Os 

chamados “grimórios”, livros que continham fórmulas mágicas e rituais de feitiçarias, 

para os mais diversos objetivos eram bastante comuns na Europa moderna (nos séculos 

 
1 A Teosofia foi uma corrente filosófica e espiritualista, desenvolvido por Helena Blavatsky, que trazia 
diversos conceitos esotéricos orientais, oriundos principalmente de religiões como o Hinduísmo e o 
Budismo, e foi bastante difundida no ocidente no início do século XX (Silva, 2009). 



4 | Entre Exu e o Diabo:…                                 NOGUEIRA, L. C.  

 
XVII e XVIII). Como era de se esperar, a Igreja Católica condenava o uso de tais obras, 

o que não impediu, porém, que elas circulassem entre a população de forma secreta.  

 
Entre os mais famosos grimórios existentes estão, por unanimidade: As 
Clavículas de Salomão (presente em nosso conjunto de edição popular, hoje), O 
Grimório do Papa Honório, O Enchiridion do Papa Leão, Os Segredos do Grande e 
do Pequeno Alberto, que tanto circulou nas edições francesas. A preferência por 
papas é também uma questão de legitimar a magia em personagens poderosos, 
sendo os mais visados Santo Leão, o Grande, e Silvestre II, qualificados de 
grandes mágicos (Ferreira, 1996, p. 46, grifos da autora). 

 

 A partir do século XIX, toda esta literatura seria retomada a partir dos escritos 

de Alphonse Louis Constant, que ficou mais conhecido pelo pseudônimo de Eliphas Levi. 

Levi foi um seminarista francês que, após se desiludir com a igreja, teria passado a 

pesquisar a cabala, antiga tradição esotérica judaica, tendo escrito várias obras sobre 

estes conhecimentos mágicos e ocultos. Surge a partir daí o termo “ocultismo” (Ferreira, 

1996).  Tanto as obras de Levi quanto os antigos grimórios medievais tinham uma 

relação bastante íntima com o satanismo. A magia pregada nestas obras incorporava o 

próprio pensamento cristão medieval a seu respeito: ou seja, ela absorvera a noção de 

que a prática da magia era essencialmente uma prática maléfica, e estava diretamente 

relacionada aos pactos demoníacos, como atesta Jerusa Ferreira (1996, p. 45-46): 

 
Neles encontramos sempre e explicitamente referências à cabala e à tradição 
judaica, misturando-se à magia um apelo a escrituras indecifráveis. Estão aí 
contidos princípios de “diabolismo”, materiais recolhidos a partir de toda uma 
tradição da Teufelliteratur, e como seria de se esperar, há nos novos grimórios a 
evocação das narrativas célebres e lendárias de Johanes Faust (grifos da autora). 
  

 Tal literatura chegaria ao Brasil no início do século XX, e se popularizaria entre 

os adeptos das religiões esotéricas, incluindo aí a Umbanda. Os adeptos desta “Umbanda 

ocultista” acabavam por se fundamentar em vários destes grimórios e livros de magia, 

trazendo para seus escritos suas influências. As associações dos saberes umbandistas com 

os conhecimentos do ocultismo chegavam ao ponto de sincretizar os Exus com os 

demônios ocultistas, gerando uma extensa hierarquia entre estas entidades, como 

veremos adiante.  

 O discurso produzido aqui seria o da aceitação da identificação de Exu com o 

Diabo cristão realizada pelos missionários católicos em África e mantida pelos primeiros 

estudiosos das religiões afro-brasileiras, especialmente Nina Rodrigues e Arthur Ramos. 

Mas estes teóricos vão além, e elaboram uma complexa rede explicativa para a 

demonização destes exus, criando inclusive uma extensa hierarquia entre os mesmos. O 

pioneiro desta visão seria Aluízio Fontenelle (s/d., p. 18), o mais importante defensor da 

correspondência entre exus e demônios. Na contramão das visões que procuravam 



Élisée, Rev. Geo. UEG – Goiás, v.14, n.1, e1412515, jan./dez. 2025             Artigo| 5 

 

relativizar a condição maléfica dos Exus, ele lança em 1950 a obra A Umbanda através dos 

séculos, visando “deitar por terra e discordar por completo, de todas as teorias e conceitos 

que da Umbanda fizeram e fazem (...) certos Umbandistas”. O autor deixa claro que a 

obra é fruto de suas “próprias convicções”, a partir do estudo apenas de “obras 

consideradas de grande valor científico”.  

Outro importante intelectual desta corrente que se dedicou a escrever sobre a 

religião Umbandista foi Teixeira Neto (1957). Sua bibliografia é bastante extensa, tendo 

escrito, além de em seu próprio nome, sob os pseudônimos de “Antônio de Alva, Lúcius, 

Alvarino Sevla e Antônio Pescador” (Alva, s/d., p. 10).  Sua primeira obra foi lançada em 

1957, denominada Umbandismo. Tal termo é utilizado pelo autor para se referir às 

práticas umbandistas como um todo, tanto da Umbanda propriamente dita quanto da 

Quimbanda. Em meados da década de 70 surgiria outra importante obra a se dedicar ao 

reino dos Exus. Trata-se de No Reino dos Exus, de José Bittencourt (1984), que resgata 

uma visão negativa a respeito destas entidades, na contramão do que vinha sendo 

defendido por muitos autores deste período.  

 

Origens da Umbanda segundo os autores 

 

Inicialmente, o discurso da “Umbanda ocultista” considera tanto a Umbanda 

quanto a Quimbanda como parte do mesmo grupo religioso. Teixeira Neto (1957, p. 24), 

por exemplo, faz a seguinte divisão das práticas espíritas:  

 

 
Figura 1 – Divisão das Práticas espiritualistas 
Fonte: TEIXEIRA NETO, 1957, p. 24 

 

 

 O Espiritismo seria dividido em duas correntes: uma “anti-reincarnacionista” e 

uma “reincarnacionista”. Esta última por sua vez, se subdividiria ente Kardecismo e 

Espiritismo

Corrente anti-reincarnacionista 
(Irmãs Fox – 1848) – André 

Jackson Davis

Corrente reincarnacionista 
(Allan Kardec - 1857) 

Kardecismo

Umbandismo

Umbanda

Quimbanda



6 | Entre Exu e o Diabo:…                                 NOGUEIRA, L. C.  

 
Umbandismo; e o Umbandismo seria dividido entre Umbanda, ou a magia branca, e 

Quimbanda ou magia negra. Tanto a Umbanda quanto a Quimbanda, portanto, fariam 

parte do mesmo movimento religioso, separados apenas pelo tipo de trabalhos realizados 

por cada uma: enquanto a primeira realizaria trabalhos de proteção e cura, a segunda 

faria qualquer tipo de trabalho, sem impedimentos de ordem moral. Ambos estariam 

ligados ao espiritismo de Allan Kardec, sendo uma subdivisão do mesmo. Isto vincularia 

mais uma vez a Umbanda a uma religião mais aceita socialmente, afastando-a das 

práticas das macumbas e candomblés africanizados. Também a Umbanda seria composta 

por três aspectos: religião, ciência e filosofia, assim como o espiritismo francês codificado 

por Allan Kardec no século XIX. Os autores procuravam colocar ambas as religiões em 

pé de igualdade.  

 Uma das preocupações iniciais destes autores era em recontar a origem da 

religião umbandista e seus conhecimentos. Para isto, eles inicialmente tentam explicar a 

origem da própria palavra Umbanda, que significaria Luz que vem do pai, Luz Divina ou 

Na Luz de Deus (Fontenelle, s/d., p. 20; Teixeira Neto, 1957, p. 47-48). Este significado 

seria proveniente da língua Palli, língua indiana na qual teria sido escrita primeiramente 

a Bíblia e depois traduzida para o hebraico. As palavras Umbanda e Exu também seriam 

provenientes desta língua, e constariam na obra do Gênesis original escrito em Palli. 

Após Adão e Eva deixarem o paraíso, os céus teriam se aberto e dele teriam descido 

“vinús”, espíritos puros de Deus, que teriam transmitido a palavra do criador: “TURIM 

EVEI, TUMIM UMBANDA, DARMÔS”, que segundo Aluízio Fontenelle (s/d., p. 20) 

significaria “baixou sobre a face da terra, a luz da Umbanda”. Não há nas obras destes 

autores qualquer referência bibliográfica que possa informar de onde eles teriam tirado 

estas informações, que obviamente não se sustentam. Isto porque a maioria dos textos 

que compõem os cinco livros da Bíblia foram escritos na língua hebraica, e sua primeira 

tradução para outra língua foi para o grego, edição que ficou conhecida como 

“Septuaginta” (Kelly, 2008). A língua Palli, que os autores atribuem como sendo a língua 

original da Bíblia, na verdade era uma língua surgida na Índia antiga, derivada do 

sânscrito, sendo utilizada para escrita dos ensinamentos de Buda em 480 a.C., compondo 

o chamado cânone pali (Redyson, 2014). A confusão feita aqui denota a necessidade de 

vincular a religião Umbandista a duas das grandes religiões mundiais: o cristianismo e 

o hinduísmo, assim como demonstrar a antiguidade que os ensinamentos umbandistas 

em tese teriam. Complementando estas ideias, Fontenelle (s/d., p. 26) afirma caírem em 

erro os autores que afirmam  

 



Élisée, Rev. Geo. UEG – Goiás, v.14, n.1, e1412515, jan./dez. 2025             Artigo| 7 

 
[...] que a Umbanda nos foi trazida pelos escravos africanos que aqui aportaram 
nos meados do século XVI, quando nem ao menos se lembram de que uns pobres 
escravos, sem a menor formação de cultura, e, praticando algo que nada de 
semelhante existe no que se pratica atualmente nessa seita, pudessem interferir 
na concepção de um povo já algo mais adiantado e mais esclarecido [...]. 

 

 Seguindo esta lógica, o autor reinterpreta toda a história cristã à luz da doutrina 

espírita. Assim, os profetas seriam médiuns, e a transmissão dos dez mandamentos a 

Moisés teria sido através da psicografia. Ele explica também a origem do mal e dos Exus, 

que seriam servos do reino de Satanás e teriam espalhado a maldade pelo mundo. Os 

homens, por desespero, teriam feito um pacto com Satanás, adorando-o em troca de obter 

tudo o que desejassem. A palavra Umbanda representaria esta eterna luta entre o bem e 

o mal: UM significando “uno – Deus – infinito – força do bem – pólo positivo – Eden”, e 

BANDA significando “divisão – lado aposto [sic] – força do mal – pólo negativo – Reino 

de Exu” (Fontenelle, s/d., p. 34-35). O paganismo teria sido trazido pelo “povo de Exu”, 

induzindo a humanidade a adorar deuses de barro, em desobediência às leis divinas. Já 

as religiões hindus, budistas, confucionistas e o cristianismo teriam consolidado a lei 

divina, e através dela os conhecimentos da Umbanda (Fontenelle, s/d., p. 36). O autor 

teria, assim, reinterpretado a teologia cristã sob a ótica umbandista, associando-a ainda 

aos preceitos de religiões orientais, como o hinduísmo e o budismo; e da Cabala, corrente 

mágica oriunda do judaísmo. No fundo, o autor faz uma grande mistura de várias destas 

crenças, relacionando-as todas com a prática da magia e, portanto, com os rituais do que 

ele considera como “a verdadeira Umbanda”:  

 
Os caracteres infernais dos doze signos do Zodíaco; os Signos cabalísticos de 
Orion; o Círculo goético das evocações negras e dos pactos; os diversos 
caracteres infernais tirados de Agripa, de Apono, de diversos engrimanços e das 
atas do processo de Urbano Grandier, a Chave do Tarô, a Lâmpada, a Espada e 
a Foice usados como instrumentos mágicos, a Arca, o Carro de Hermes, enfim, 
uma série de elementos servem de base para as evocações dos praticantes de 
rituais utilizados nas diversas artes de se praticar a MAGIA (Fontenelle, 1966, 
p. 243, grifos do autor).  
 

 Ao longo da obra, inúmeras críticas são direcionadas a várias práticas religiosas, 

inclusive a própria Umbanda. Sobre o Catolicismo, assim se pronuncia o autor: “Hoje, 

tudo se deturpa... o clero está de mãos dadas com a política, e a figura de Cristo é 

mercantilizada ignobilmente. O crucifixo é uma verdadeira obra de arte; e os templos 

são verdadeiras maravilhas, que condizem perfeitamente com os faustosos palácios de 

Nero” (Fontenelle, s/d., p. 89). As críticas também se dirigem aos kardecistas, pelos 

preconceitos dirigidos por grande parte deles aos umbandistas. Em determinado trecho, 

Fontenelle (s/d., p. 83) conclama a todos para que se unam numa “CODIFICAÇÃO 

perfeita, para que a religião do mundo seja o ESPIRITUALISMO” (grifos do autor).  



8 | Entre Exu e o Diabo:…                                 NOGUEIRA, L. C.  

 
Mas nenhuma crítica é tão contundente quanto as dirigidas à própria Umbanda. 

Em um capítulo inteiro, o autor se dedica a desmistificar a Umbanda que se praticava na 

época: “Essa mistura de africanismo, de catolicismo, etc., a que se quer atribuir o nome 

de Umbanda, não passa de uma falta de compreensão e de bom senso (...)” (Fontenelle, 

s/d., p. 118). Segundo ele, tais misturas se processaram inicialmente nos terreiros dos 

ex-escravos africanos. Tais práticas eram chamadas de “AMBEQUERÊ-KIBANDA”, 

expressão que significaria “GRANDES FEITICEIROS”. Anos depois, os negros do Rio 

de Janeiro aproveitaram apenas a segunda parte do nome, modificando-o para 

“Quimbanda”, e passaram a praticar apenas a “magia negra” (Fontenelle, s/d., p. 130-

131). Seriam cultuados nesta religião apenas as “falanges de Exus, entidades estas 

dirigidas pelo Agente Mágico Universal (Demônio ou Satanaz)” (Fontenelle, s/d., p. 132, 

grifos do autor). Seus praticantes foram classificados por ele como “incultos e maus”. Os 

rituais desta Quimbanda teriam sido, então, copiados por outros grupos, no entanto 

utilizados para fazer o bem, e teriam recebido o nome de Umbanda, explicando assim as 

práticas errôneas que ainda persistem nestes terreiros, uma vez que eles foram copiados 

das práticas dos negros, que Fontenelle considera como “bárbaras” e “primitivas”. O 

termo “Ambequerê”, que ele atribui como sendo do culto “gêge”, deve ser corruptela de 

Averequete, vodun bastante cultuado nos terreiros de origem jeje. No entanto não há 

qualquer registro na historiografia da junção deste com o termo “kibanda”. Pode-se 

afirmar, portanto, que há bastantes confusões na obra de Aluízio Fontenelle (s/d.), como 

foi detectado por inúmeros outros autores umbandistas que se dedicaram a analisar sua 

obra recentemente (Trindade, 2010).  

Inserindo-se no discurso desafricanizante comum a vários autores da época, os 

autores da “Umbanda ocultista” afirmam não ser a Umbanda de origem africana, 

considerando os terreiros que praticam estes rituais mais próximos do africanismo como 

uma falsa Umbanda. Em capítulo intitulado “Como deve ser cultuada a verdadeira 

Umbanda”, Fontenelle (s/d., p. 154) por exemplo faz questão de trazer o seu “ponto de 

vista” a respeito de como deveriam ser praticados os rituais desta religião. Reafirmando 

o combate aos africanismos, ele afirma primeiramente ser necessário a completa 

separação entre a Umbanda e os rituais dos Candomblés e Quimbandas, aos quais ele 

classifica como cheios de “fantasias”, “malabarismos” e “palhaçadas”, se referindo à 

maneira às vezes “espalhafatosa” com que certas entidades incorporam e agem dentro do 

terreiro. Para ele, os terreiros deviam ser monitorados por uma junta médica, afim de 

evitar “a questão do animismo ou da fraqueza cerebral” entre os médiuns; e por uma 

junta policial, para que só pudessem trabalhar ali “indivíduos de moral elevada, para 



Élisée, Rev. Geo. UEG – Goiás, v.14, n.1, e1412515, jan./dez. 2025             Artigo| 9 

 

evitar que pessoas de mau caráter ou condições físicas duvidosas, pudessem intervir e 

deturpar a perfeita finalidade do trabalho” (Fontenelle, s/d., p. 153). Tal visão de 

Fontenelle condiz perfeitamente com o imaginário progressista deste período, 

invocando-se os dois principais discursos em ascensão no país, e que constantemente se 

chocavam com as práticas das religiões afro-brasileiras: o discurso médico e o policial.  

Ao invés de condenar as investidas policiais e científicas dos órgãos policiais 

contra a Umbanda, a “Umbanda ocultista” exortava estas forças como necessárias para 

se separar “o joio do trigo”, e assim combater às formas que se considerava como 

inadequadas de praticar a Umbanda. Para estes autores, os terreiros deviam se adequar 

ao que se dizia no código penal de 1940, em seus artigos 282 ao 284, para evitar serem 

enquadrados nos crimes de prática ilegal da medicina, curandeirismo e charlatanismo. 

Devia-se evitar também as misturas com o catolicismo, abolindo-se o uso de imagens de 

santos católicos e outros, simplificando-se ao máximo a decoração do templo religioso.  

 

Exu e os demônios ocultistas 

 

Baseado nas ideias de Kardec, Fontenelle (s/d., p. 45-46) faz uma escala de 

evolução dos espíritos, dividindo-os em três classes: espíritos inferiores ou atrasados; 

bons espíritos, e espíritos superiores. Na primeira classe estariam os espíritos “maus, 

ignorantes, sofredores, obsessores, etc.”, que incluiriam “todas as falanges do mal, sob o 

domínio e direção de Exu-Rei Lúcifer, dotados, entretanto de grande força maléfica”. 

Percebe-se assim que o autor mantém as interpretações que aproximam Exu do Diabo 

cristão, sendo ele o responsável por toda a maldade existente no mundo. Esta seria a 

principal característica deste campo discursivo: a aceitação do caráter demoníaco de Exu 

e a tentativa de explica-lo a partir de suas características demoníacas. Para isto, os 

autores desta corrente criam um complexo sistema hierárquico, em que cada Exu 

cultuado na Umbanda corresponderia a um demônio ocultista. Tal hierarquia foi 

sistematizada nas obras de Aluízio Fontenelle e posteriormente copiada pelos outros 

autores desta corrente que vieram depois dele. Segundo estes autores, os Exus e as 

Pomba-giras integrariam o segundo Reino da Umbanda. O primeiro Reino seria o 

“Reino de Obatalá ou Reino de Deus”, no qual estariam as entidades consideradas “de 

luz”, ou seja, as que fazem trabalhos apenas para o bem, divididas em quatro classes 

principais de espíritos:  

 
a) “Caboclos” – representam a “energia”; 
b) “Pretos-Velhos” – representam a “humildade”; 



10 | Entre Exu e o Diabo:…                                 NOGUEIRA, L. C.  

 
c) “Crianças” – representam a “alegria”; 
d) “Iaras” – representam a “higiene” (Teixeira Neto, 1965, p. 39).  
 

Tais entidades seriam divididas em sete linhas, vinculadas aos Orixás e entidades 

da Umbanda: 1ª Linha de Santo ou de Oxalá; 2ª Linha de Iemanjá; 3ª Linha do Oriente 

ou da Magia; 4ª Linha de Oxoce [sic]; 5ª Linha de Xangô; 6ª Linha de Ogum; e 7ª Linha 

Africana. O segundo reino citado seria o “Reino de Odum ou Reino de Lúcifer (Maioral)”, 

onde estariam os espíritos que compõem o grupo dos “missionários do mal” (Teixeira 

Neto, 1965). Todos estes espíritos fariam parte dos trabalhos da “Quimbanda”, que seria 

o polo oposto, negativo, da Umbanda: “Justo é, pois, que existindo a Umbanda (a parte 

boa do Umbandismo), exista a parte má dele, isto é, a Quimbanda” (Teixeira Neto, 1965, 

p. 31). Assim, a Quimbanda, prática religiosa na qual se cultuam os espíritos dos Exus, 

seria “o lado negativo, o lado oposto [à Umbanda], com seus dogmas falsos, tendo à sua 

frente o senhor absoluto das trevas – sua alteza, Lúcifer, também conhecido como O 

Anjo Belo” (Bittencourt, 1984, p. 14). Assim como a Umbanda, também a Quimbanda 

teria suas sete linhas, que seriam: “1) Linha das Almas; 2) Linha dos Caveiras; 3) Linha 

de Malei; 4) Linha de Nagô; 5) Linha de Mossurubi; 6) Linha dos Caboclos 

Quimbandeiros; 7) Linha Mista” (Teixeira Neto, 1966, p. 106). A primeira delas, a “Linha 

das Almas” seria onde trabalham os espíritos chamados de “Omulús”; a segunda, também 

conhecida como “Linha dos Cemitérios”, é chefiada pela entidade denominada “João 

Caveira”; A “Linha de Malei” é chefiada por “Exu-Rei (O Maioral)”, e “os espíritos que 

nela trabalham são os conhecidos como ‘Diabos’ no Catolicismo”. Em uma de suas obras 

Teixeira Neto, sob o pseudônimo de Antônio de Alva (1966, p. 150) dá uma descrição 

dos exus desta linha:  

 
Os Espíritos que trabalham nessa Linha são os EXUS das encruzilhadas e tem 
Êles o aspecto do DIABO do Catolicismo. Apresentam-se com chifres, têm 
pernas e cascos de bode. Uns se apresentam com forma de macacos, outros sob 
a figura de morcego. Têm sobre a cabeça uma luz avermelhada e sem brilho. 
Empunham tridentes e os seus chefes usam espada. Provocam vícios como o da 
embriaguez, do jogo, produzem impotência sexual, sendo também especialistas 
em assuntos relativos às funções sexuais, unindo e separando casais.  
 

 A descrição física dos Exus da Linha de Malei é bastante emblemática. Nela estão 

presentes várias das características que tradicionalmente se associaram ao Diabo cristão 

ao longo dos anos, como traços zoomórficos, ou seja, a utilização de partes de animais, 

especialmente o bode, o macaco e o morcego, a cor vermelha e o uso do tridente. Todos 

estes elementos foram atribuídos à imagética demoníaca desde o período medieval, como 

vimos em nosso primeiro capítulo, e aqui são utilizados para ressaltar a associação dos 

Exus com os demônios do cristianismo. Descrições como estas seriam as responsáveis 



Élisée, Rev. Geo. UEG – Goiás, v.14, n.1, e1412515, jan./dez. 2025             Artigo| 11 

 

por estabelecer uma tradição pictórica na Umbanda que persiste até os dias de hoje, 

podendo ser encontrada nos inúmeros terreiros de Umbanda e Quimbanda, 

principalmente nas casas de vendas de artigos religiosos, e diz respeito à caracterização 

dos Exus e Pomba-gira através de suas estátuas.2  

 

 
Figura 2 - Escultura em gesso policromado do Exu Meia-Noite 
da Calunga. São João do Meriti, 2009 
Fonte: Lopes, 2010, p. 38 

 

 
2 Podemos perceber a influência do imaginário demoníaco de Exu no próprio processo de confecção da 
estatuária umbandista, uma vez que os fabricantes visam atender às demandas dos terreiros, evocando 
elementos que os tornem condizentes com as “imagens espirituais” com as quais as entidades se 
apresentam no culto. Uma análise e discussão deste processo de fabricação das estátuas e sua relação com 
a imagem dos Exus nos terreiros pode ser encontrada em Lopes, 2010.  



12 | Entre Exu e o Diabo:…                                 NOGUEIRA, L. C.  

 
 As principais representações de Exu encontradas na maioria dos terreiros os 

trazem caracterizados com elementos demoníacos oriundos da tradição católica, como 

chifres, rabo, cascos, capa, tridente, caveiras e até a pele vermelha em alguns casos. São 

frutos destas associações feitas por missionários cristãos e reforçadas por intelectuais 

que se dedicaram a pesquisar tais religiões, e assumidas como verdadeiras por alguns 

intelectuais da própria religião, como podemos perceber pela imagem acima (figura 2).  

A quarta linha, “de Nagô” trabalha com espíritos chamados de “Gangas, 

verdadeiros mestres na Magia Negra”; os espíritos da quinta, “Linha de Mossurubi”, 

“apresentam-se como pretos, provocando doenças, especialmente mentais”; a sexta linha, 

“dos Caboclos Quimbandeiros” reúne espíritos que se apresentam como caboclos, 

podendo fazer tanto o bem quanto o mal; por último, a “Linha Mista” é chefiada pelo 

“Exu dos Rios (Nesbiros)”. Apesar da associação demoníaca atribuída aos Exus, o autor 

afirma que tais entidades não praticam apenas o mal. Isto depende do tipo de terreiro em 

que forem chamados, como ele define a seguir:  

 
Com os Espíritos de Quimbanda, de um modo geral, só se pratica o Mal, no 
entanto, Êles também podem praticar o Bem. Dependerá tão somente de que Os 
chame e para que se Os chame para trabalhar. Dependem, outrotanto, dos 
terreiros onde “baixarem” (de Quimbanda ou Umbanda). Eis porque, “embora 
seguindo caminhos diferentes, a Umbanda e a Quimbanda se completam, em 
direção a Deus, nosso Pai e Criador” (Teixeira Neto, 1966, p. 108).  
 

 Uma passagem interessante em uma das obras de Teixeira Neto (1966) é quando 

ele analisa as entidades das crianças, tão comuns em vários terreiros de Umbanda, e 

colocada pela maioria dos autores como um dos três tipos de espíritos principais que 

baixam nos terreiros, ao lado dos caboclos e pretos-velhos. No entanto, enquanto muitos 

autores atribuem a elas características como a “ingenuidade” e a “alegria”, o autor aqui 

analisado as observa sob outros aspectos: da traquinagem e maldade inerentes às 

mesmas.  

Após relatar o caso de uma entidade mirim que teria, literalmente, colocado 

formiga na cama de uma das médiuns do centro para que esta se levantasse e 

comparecesse ao terreiro naquela noite, Teixeira Neto (1966, p. 36) afirma que tais 

espíritos infantis, dentro da classificação de espíritos proposta por ele anteriormente, só 

podem pertencer à classe dos “espíritos imperfeitos ou – dentro do ponto de vista 

Umbandista – um dos nossos EXUS”. Prossegue ele, afirmando que “devem tais 

Espíritos ser classificados entre os por mim chamados de ‘MISSIONÁRIOS DO MAL”. 

E conclui dizendo:  

 



Élisée, Rev. Geo. UEG – Goiás, v.14, n.1, e1412515, jan./dez. 2025             Artigo| 13 

 
No particular, por sinal, a bem da verdade e, por isso mesmo, dentro do objetivo 
desta nova obra, devo aduzir que, para mim, são tais Espíritos, isto é, os que, 
como “Crianças”, se manifestam nos “terreiros”, nada mais nada menos do que 
“Exus” e, portanto, em face do que digo no primeiro Capítulo deste livro: 
cuidado com Elas, também! (Teixeira Neto, 1966, p. 36, grifos do autor).  

 

 É bastante curiosa tal análise proposta pelo autor. Atribuir aos espíritos das 

crianças o mesmo caráter dos Exus é promover uma inversão simbólica dos significados 

atribuídos a cada um destes personagens pela maior parte dos autores umbandistas. Tal 

fusão entre espíritos de crianças e os Exus, que anteriormente existia apenas em um nível 

– o dos Exus-mirins – é aqui transposta para toda a falange infantil, e até os espíritos 

normalmente considerados como sendo da “direita”, ou seja, como benfeitores, são aqui 

rotulados como malfeitores em potencial. Neste caso, portanto, as imagens evocadas pelo 

autor são da “delinquência juvenil”, o que os torna potencialmente perigosos. Segundo 

conceituação de José Bairrão (2004, p. 71), ao analisar o simbolismo em torno dos Exus-

mirins na Umbanda:  

 
A imagem que o imaginário umbandista constrói da infância “delinquente” e da 
rebelião adolescente transmuta experiências de vida infernais em manifestações 
do sagrado doadoras de benesses. Repete defeitos constatados pelo senso 
comum que, de Outra perspectiva, se mostram qualidades.    

 

 A mesma imagem encontramos na análise de Teixeira Neto a respeito dos 

espíritos infantis. A malignidade desses espíritos é atestada por ele e atribuída a seu 

caráter de “espíritos imperfeitos”, o que, pela sua ignorância, os coloca como 

“mensageiros do mal”. Daí decorre o efeito “perigoso” de suas manifestações nos 

terreiros, sendo necessário inclusive admoestações por parte do autor para que os 

umbandistas “tomem cuidado” com as entidades infantis, o mesmo cuidado tomado ao se 

trabalhar com os Exus e as Pomba-gira.   

Para explicar a existência dos Exus e Pomba-gira e seu culto nos rituais da 

Quimbanda, os autores da “Umbanda ocultista” recorrem à obra de um dos mais 

importantes ocultistas europeus do século XX. Trata-se de Eliphas Levi (s/d.1), que 

desenvolve em suas obras o conceito do “Agente Mágico Universal”:  

 
O grande agente mágico, que denominamos luz astral, que outros chamam a 
alma da terra, que os antigos químicos designavam sob os nomes de Azoth e 
Magnésia, esta força oculta, única e incontestável é a chave de todos os impérios, 
o segredo de todos os poderes; é o dragão volante de Média, a serpente do 
mistério Edênico; é o espelho universal das visões, o laço das simpatias, a fonte 
dos amores, da profecia e da glória. Saber apoderar-se deste agente é ser 
depositário do próprio poder de Deus; toda magia real, efetiva, todo o 
verdadeiro poder oculto. Está aí, e todos os livros da verdadeira ciência só têm 
o fim de o demonstrar (Levi, s/d.1, p. 116).  

 



14 | Entre Exu e o Diabo:…                                 NOGUEIRA, L. C.  

 
Este agente mágico seria uma espécie de “força oculta” criada por Deus e que age 

através de forças que Eliphas Levi denomina de “magnetismo”. Ele não seria 

propriamente um ser, mas uma espécie de “energia consciente” existente na natureza, e 

que, com os materiais e a ritualística corretas, o mago poderia controlar para atender 

seus desejos, seja para o bem, seja para o mal. Em capítulo que trata da “magia negra”, 

Levi associa este agente universal ao próprio Diabo cristão. Os magos negros se 

utilizariam deste agente universal para realizar seus trabalhos. Assim, “o diabo, em 

magia negra, é o grande agente mágico empregado para o mal por uma vontade 

perversa” (Levi, s/d.1, p. 139). Segundo ele, o que os cristãos se acostumaram a chamar 

de Diabo, nada mais é que o agente universal em sua forma pura, ou seja, sem a 

inteligência humana para controlá-lo:  

 
O agente universal é a força vital e subordinada à inteligência. Abandonado a si 
próprio, devora rapidamente, como Moloch, tudo o que gera, e transforma em 
vasta destruição a superabundância da vida. É, então, a serpente infernal dos 
antigos mitos, o Tífon dos egípcios e o Moloch da Fenícia; mas, se a sabedoria, 
mãe dos Eloim, coloca-lhe o pé sobre a cabeça, extingue todas as chamas 
vomitadas por ele e derrama sobre a terra, a mãos cheias, uma luz vivificante 
(Levi, s/d.2, p. 80). 
 

Há aqui uma atualização das crenças medievais e coloniais a respeito da figura do 

Diabo. Não mais encarado como o “mal absoluto”, mas sim como uma força ou ser capaz 

de atender aos desejos humanos, desde que devidamente coagido pelos rituais mágicos 

corretos. Da mesma forma acontece com Exu, que atende aos nossos desejos através dos 

“despachos” e “ebós”, rituais que visam fornecer o pagamento a eles por um trabalho 

realizado. A correspondência entre Exu e o Diabo, portanto, se estabelecia nestes termos. 

Tais seres se encontrariam no segundo Reino, no qual estariam classificados os “agentes 

do mal”, ou seja, o “Povo de Exu”, liderados por Lúcifer. Cada Exu é assimilado a um 

demônio ocultista, copiados dos livros de magia e grimórios que haviam se popularizado 

por aqui3 (Ferreira, 1996). Para melhor compreendermos a visão do autor a respeito 

desta entidade reproduzimos aqui um organograma representando a hierarquia do “Povo 

de Exu”: 

 

 
3 Os nomes dos demônios associados aos Exus utilizados por Fontenelle (s/d.) e transcritos pelos demais 
autores foram copiados do livro “Grimório do Papa Honório” (Grimório, 1760), um livro de magia 
atribuído ao Papa Honório I, e que traz uma série de conjurações de demônios para cada dia da semana. 
Tal lista teria sido copiada em vários outros grimórios, como o Grimorium Verus por exemplo: “Segunda-
Feira = Lúcifer; terça-feira = Nambroth (ou Frimost); quarta-feira = Astaroth; quinta-feira = Acham 
(alternativamente Silcharde); sexta-feira = Bechet (alternativamente Bechard); sábado = Nabam 
(alternativamente Guland); e domingo = Aquiel (alternativamente Surgat)” (Grimorium, 1517, p. 75, nota 
55). 



Élisée, Rev. Geo. UEG – Goiás, v.14, n.1, e1412515, jan./dez. 2025             Artigo| 15 

 

  
Figura 3 – “ORGANOGRAMA DAS FALANGES DO POVO DE EXU” 
Fonte: Fontenelle, s/d., p. 1674 

 

Em outro organograma, desta vez somente com as falanges de Exus que 

trabalham nos cemitérios, sob as ordens de “Omulu ou Omulum”, tais autores 

complementam o anterior:  

 

 
4 Apresentamos aqui os organogramas retirados das obras de Aluízio Fontenelle, no entanto deixamos 
claro que eles aparecem também, de forma idêntica, nas obras de Teixeira Neto e José Bittencourt.  

LÚCIFER - MAIORAL

AGALIERAPS - Exu Mangueira

ASCHTAROTH - Exu-Rei das 
Encruzilhadas

SAGATHANA - Exu Veludo

NESBIROS - Exu dos Rios

PUT SATANAKIA - Exu Marabô

BEELZEBUTH - Exu-Mor

TARCHIMACHE - Exu Tranca Ruas

FLERUTY - Exu Tiriri

SYRACH - EXU CALUNGA - GNOMO - CALUNGUINHA

BECHARD - Exu dos Ventos (Ventania)

FRIMOST - Exu Quebra-Galho

KLEPOTH - Exu Pomba-Gira (Mulher de 7 exus)

KHIL - Exu das 7 Cachoeiras

MERIFILD - Exu das 7 Cruzes

CLISTHERET - Exu Tronqueira (ou Tronquêra)

SILCHARDE - Exu das 7 Poeiras

SÉGAL - Exu Gira-Mundo

HICPACTH - Exu das Matas

HUMOTS - Exu das 7 Pedras

GULAND - Exu Morcêgo

FRUCISSIÈRE - Exu dos Cemitérios

SURGAT - Exu das 7 Portas

MORAIL - Exu Sombra (ou das 7 Sombras)

FRUTIMIÈRE - Exu Tranca-Tudo

CLAUNECH - Exu da Pedra Negra

MUSIFIN - Exu da Capa Preta

HUICTOGARAS - Exu Marabá



16 | Entre Exu e o Diabo:…                                 NOGUEIRA, L. C.  

 

 

Figura 4 – “ORGANOGRAMA DAS FALANGES DE EXUS QUE TRABALHAM SOB AS 
ORDENS DE OMULU (ou OMULUM)” 
Fonte: Fontenelle, s/d., p. 168 

 

 Percebemos assim que os autores da “Umbanda ocultista” mantêm ainda o 

discurso de associação de Exu com o Diabo cristão. Em outra obra dedicada apenas a 

estas entidades, Fontenelle detalha melhor este organograma, analisando as 

características de cada um destes demônios-exus. Na introdução desta obra, intitulada 

apenas Exu, ele assim se refere a esta entidade:  

 
O Exu é em via de regra interesseiro, e, se lhe damos um presente, fatalmente 
êle irá cumprir o que pedimos, pouco se importando o que o resultado bom ou 
mau possa representar no MUNDO TERRENO, pois que, só lhe apraz fazer o 
que está errado, e é para isto que eles existem, pelo fato de que a humanidade 
pecadora não é merecedora de grandes louvores e honrarias (Fontenelle, 1966, 
p. 88, grifos do autor).  

 

 Tal transcrição é rica em significados. Primeiramente ele atesta a característica 

interesseira dos Exus, sempre dispostos a aceitar presentes em troca de seus serviços, 

sejam eles quais forem. Não se constrangem, por isso, em aceitar fazer o mal a outra 

pessoa, e pelo contrário, até sentem prazer nisso, afinal, “é para isto que eles existem”. 

Aqui ele atribui um caráter predominante maléfico a ele, afirmando que “só lhe apraz 

fazer o que está errado, e é para isto que eles existem”. Por fim, atribui a existência dos 

Exus à maldade humana, ou seja, ele seria uma espécie de agente universal responsável 

por punir os pecados dos homens, assim como o era o Diabo nos primórdios do 

cristianismo. No entanto, para justificar os trabalhos existentes da Quimbanda, alguns 

OMULÚ ou OMULUM

Dono e Senhor dos Cemitérios

SERGULATH (Exú Caveira)

PROCULO (Exú Tata Caveira)

HARISTUM (Exú Braza)

BRULEFER (Exú Pemba)

PENTAGNONY (Exú Carangola)

MINOSUM (Exú Arranca-Tôco)

BUCONS (Exú Pagão)

AGLASIS

Exú do Cheiro (Cheiroso)

HAEL (Exú da Meia Noite)

SERGUTH (Exú-Mirim)

TRIMASAEL (Exú Pimenta)

SUSTUGRIEL (Exú Malê)

ELEOGAP (Exú das 7 Montanhas)

DAMASTON (Exú Ganga)

THARITHIMAS (Exú Kaminaloá)

NEL BIROTH (Exú Quirombô)

MARAMAEL

Exú Curadô



Élisée, Rev. Geo. UEG – Goiás, v.14, n.1, e1412515, jan./dez. 2025             Artigo| 17 

 

autores recorrem a uma relativização destes conceitos de bem e mal. Em uma história 

contada em um de seus livros, Teixeira Neto (1965, p. 36) retrata o caso de um rapaz 

que chegou a seu centro com uma “úlcera na perna”, ocasionada por uma ferida causada 

por um “trabalhador perigoso da Magia Negra”. Para desmanchar este trabalho o 

terreiro do autor recorrera ao espírito que causara aquela ferida, um Exu denominado 

“Ganga Sete Chifres”, que teria justificado desta forma a maldade cometida:  

 
“Não, não sou mal. Sou bom, muito bom, ao contrário. Se eu não fizesse isso 
(referia-se ao mal de que padecia o rapaz) a esse moleque, ele não viria a este 
‘canzo’ (C.E. Caminheiros da Verdade) formoso e você não diria a ele que ele 
não presta, que é mau e tem de consertar a “camotinga” (a cabeça) e mudar de 
vida. O que eu estou é fazendo um benefício a ele à minha moda...” (Teixeira 
Neto, 1965, p. 36).  

 

 Percebe-se assim uma relativização dos conceitos de “bem” e “mal”. O mal 

realizado pelos Exus e trabalhadores da Quimbanda é um mal justificado, pois ele visa, 

ao final de tudo, um bem. Seria a teoria de que “os fins justificam os meios”. Tais espíritos 

se submeteriam, portanto, “voluntária e espontaneamente” à missão de praticar o mal 

para “fazer indiretamente o bem” (Teixeira Neto, 1965, p. 34). Ele conclui dizendo que a 

Quimbanda existe para que, “conhecendo e sofrendo o mal, possa a criatura humana 

cumprir com a Lei de Deus” (Teixeira Neto, 1965, p. 36). Assim, a Quimbanda seria a 

executora divina das leis de Deus, e suas ações maléficas teriam por objetivo levar a 

humanidade à compreensão destas leis, através do sofrimento. Não seria um caráter 

meramente punitivo, como colocado por outros autores anteriores, mas sim um caráter 

de expiação, bem próximo da filosofia kardecista de “evolução através da dor”. O mal 

praticado pela Quimbanda e seus Exus estaria assim justificado, pois se encaixaria num 

plano maior, cujo objetivo final seria a evolução moral humana. Mesmo assim, admite-

se aqui a malignidade dos rituais da Quimbanda e dos Exus, ao contrário de outros 

campos discursivos, como veremos.  

Relativizações deste tipo são bastante comuns no âmbito das religiões afro-

brasileiras. Vários umbandistas afirmam que, ao contrário do cristianismo, os terreiros 

de Umbanda e Candomblé promovem uma relativização dos conceitos de bem e mal, 

considerando-os sempre em relação a algo ou alguém. Assim, não existiria o mal 

absoluto, mas situações que podem ser interpretadas como mal ou bem dependendo do 

ponto de vista. Os exus, assim como uma interpretação popular do Diabo cristão, seriam 

os representantes máximos deste tipo de situação.  

 
A vivência popular do diabo não o associa propriamente a uma instância 
metafísica do mal, salvaguardando-o como representante e advogado de bens e 
prazeres pessoais e imediatos que, por razões o mais das vezes incompreendidas, 



18 | Entre Exu e o Diabo:…                                 NOGUEIRA, L. C.  

 
são proibidos em função de interesses alheios aos dos indivíduos (embora 
habitualmente legitimados em função do "seu" bem). Por vezes os interesses de 
distintas pessoas ou grupos são antagônicos e é neste caso que o bem alheio 
pode ser sentido como um mal pessoal (nunca um Mal absoluto) (Bairrão, 2002, 
p. 60). 
 

O que pode ser um bem para uma determinada pessoa, pode ser encarado como 

um mal para outra. Ao ir a um terreiro pedir para que se arranje um emprego, a solução 

de tal problema pode implicar na perda do emprego por parte de uma outra pessoa. É 

neste campo difuso e sombrio que atuam os Exus. Além disso, eles costumam lidar com 

situações que, em outras religiões, especialmente as cristãs, são vedadas ao campo 

religioso: a sexualidade, o dinheiro, o poder, enfim, coisas mais relacionadas ao lado 

mundano da humanidade.  

 
A esquerda umbandista não guarda o mal metafísico. Apenas o pessoal e 
socialmente "mal dito": a sensualidade, a revolta, a crítica mordaz, as falas 
inconvenientes, a falta de hipocrisia, o prazer sem mordaças... [...] Os exus não 
são maus, embora assim possam ser (mal) vistos. São a resposta ao Mal como 
expropriação de si em prol de um bem do outro. Vozes proféticas dos interesses 
materiais e pessoais, estes mensageiros têm o valor de sinal psicológico de 
reconhecimento e de admissão de si (Bairrão, 2002, p. 64). 
 

A quimbanda, portanto, buscaria lidar com um lado humano pouco explorado. 

Seria ela a representante dos interesses mundanos, “materiais e pessoais”. Eles podem 

até fazer o que seria considerado algo ruim em um primeiro momento, mas suas ações 

em última instância visam apenas o nosso bem. Assim, ao atender o pedido de alguém 

que vise prejudicar a outra pessoa, Exu está apenas fazendo com que a pessoa 

prejudicada, a partir do mal a ela realizado, perceba seus erros e busque corrigi-los. Tudo 

ocorre apenas para sua evolução. Ao invés de negar as práticas maléficas dos Exus, 

Teixeira Neto prefere aceitá-las e explica-las de forma relativizada.  

Após estas relativizações, podem os autores, inclusive, reforçar a associação 

existente entre Exu e o Diabo cristão, visto agora sob outra ótica. O supremo chefe da 

falange de Exus, o “Exu-Rei” ou “Maioral”, seria o mesmo que é conhecido no catolicismo 

como “Lúcifer, Diabo, Satanaz, Capêta, Tinhoso, etc.”. Tanto Fontenelle (1966, p. 91), 

quanto Teixeira Neto (1965, p. 68) e José Bittencourt (1984, p. 15-16) vinculam a lenda 

de Lúcifer, o Anjo Decaído, aos próprios Exus, que seriam subordinados a ele. Esta lenda 

é recontada em detalhes em vários destes livros, com ligeiras variações, afirmando que 

Lúcifer, o anjo mais belo de Deus, teria se corrompido e cobiçado estar acima do próprio 

Deus, sendo por isto punido pelo criador e lançado às profundezas da Terra. Uma destas 

variações é encontrada na obra de Teixeira Neto, na qual o autor contraria as escrituras 

católicas de que este “anjo” criado por Deus teria se rebelado contra Deus, pois se Deus 



Élisée, Rev. Geo. UEG – Goiás, v.14, n.1, e1412515, jan./dez. 2025             Artigo| 19 

 

criou os querubins como espíritos puros, aceitar a história de Lúcifer seria afirmar que 

“havia, entre os puros, um Espírito Impuro” (Teixeira Neto, 1965, p. 72), o que levaria, 

segundo sua lógica, a desconfiarmos da onisciência deste Deus. Ao negar a história cristã, 

Teixeira Neto (1965, p. 73) oferece uma outra explicação para a existência de Lúcifer ou 

Exu: a de que Deus teria criado “tanto os Puros como os Impuros, o bem como o mal”, 

inclusive o “próprio Lúcifer com tudo o que a Ele pertença ou se venha a atribuir”. Os 

motivos para a criação, por parte de Deus, do mal, seria a dualidade de que se constitui 

a perfeição:  

 
Perfeição, para ser, “in facto’, Perfeição, inclui, antes de tudo, os dois opostos – 
que se completam para A formar – o Bem e o Mal. Para nós, portanto, o Diabo, 
Satanás, Capeta, Demônio, “Exu”, ou como se o quiser chamar, nada mais é do 
que uma criação divina, necessária, indispensável e oportuna, lógica e aceitável, 
justa, boa e perfeita, como todas as demais, divinas que o são, divina que o é, ela 
também (Teixeira Neto, 1965, p. 73).  

 

 Ele aceita, portanto, todas as atribuições feitas a Exu pelos diversos autores que 

se dedicaram a analisá-lo e enxergaram nele a correspondência do Diabo como é 

concebido na teologia cristã. No entanto, promove uma ressignificação da origem deste 

personagem e o coloca como parte dos “planos de Deus”, cumprindo assim um objetivo 

junto à humanidade: a função de nos fazer enxergar, através da dor e do sofrimento, o 

“caminho do bem”. Os Exus, portanto, seriam entidades maléficas e demoníacas, que 

fazem trabalhos para o mal para nos fazer cumprir nosso karma pessoal, ou seja, fazendo-

nos resgatar nossos erros cometidos nesta ou em outras vidas. Eles não realizariam 

trabalhos para o bem, a não ser em casos específicos em que são obrigados pelo criador a 

“colaborar com os Orixás da Umbanda nos diversos trabalhos de magia, para o desmanche 

dos seus próprios malefícios” (Fontenelle, 1966, p. 103, grifos do autor). Neste caso eles 

seriam considerados como “escravos dos Orixás”, e seria a única forma de se realizarem 

trabalhos que visem algum bem para a humanidade, mas um bem relativo, uma vez que 

eles apenas reparam o mal praticado por eles mesmos injustamente.  

 Todas estas características se aplicam também às entidades das Pomba-gira, que, 

no entanto, aparecem bem pouco nas obras destes intelectuais. Um dos únicos a citá-la é 

Aluízio Fontenelle (1966, p. 140), que a explica como correspondente do demônio 

cabalístico Klepoth, e representa “a maldade em figura de mulher”. A descrição desta 

entidade é bastante curta, assim como a dos demais Exus citados nos organogramas 

transcritos acima:  

 
POMBA GIRA encarrega-se da vingança, pactuando com as mulheres 
feiticeiras contra as suas inimigas. Todos os trabalhos inerentes a casos de amor, 
nos quais a mulher se sente prejudicada, ou então pretende realizar qualquer 



20 | Entre Exu e o Diabo:…                                 NOGUEIRA, L. C.  

 
união, são entregues a POMBA GIRA, e os seus resultados são de fato 
surpreendentes, pelo fato de possuir essa entidade um grande poder (Fontenelle, 
1966, p. 141, grifos do autor).  

 

A representação da Pomba-gira feita por Fontenelle segue o mesmo padrão dos 

demais Exus analisados por ele em sua obra, ou seja, trata-se de uma entidade maléfica, 

correspondente a um dos demônios cabalísticos. Sua área de atuação, no entanto, seria a 

dos “casos de amor”, cuidando ela de auxiliar nos relacionamentos amorosos e na área 

sexual, auxiliando especialmente as mulheres que tem problemas em seus 

relacionamentos.  

 

Considerações finais  

 

Como pudemos apreender das obras que compõem o campo discursivo da 

“Umbanda ocultista”, ela se caracteriza especificamente pela continuidade da associação 

dos Exus com o Diabo cristão. Este integraria as cortes demoníacas por excelência, 

sendo o próprio Lúcifer considerado como o chefe máximo dos Exus. Estas seriam 

entidades intrinsecamente maléficas, que se comprazem em realizar o mal à humanidade, 

e que somente podem fazer algum bem se devidamente obrigados pelas entidades da 

linha branca, mas mesmo assim o único bem que podem realizar é o desmanche do 

próprio mal cometido por eles.  

Mantinha-se assim o discurso demonizador deste personagem, dando 

continuidade ao imaginário construído ao longo dos últimos séculos tanto pelos 

viajantes europeus e americanos que passaram pelo continente africano quanto pelos 

primeiros pesquisadores brasileiros que escreveram sobre as religiões afro-brasileiras. 

Tais discursos seriam aos poucos modificados por outros autores, que construiriam 

outras visões a respeito desta entidade (Nogueira, 2022).  

Tais discursos não podem ser encontrados nos terreiros de forma pura, e 

deixamos claro aqui que o que chamamos de “Umbanda ocultista” não se trata de uma 

modalidade prática de Umbanda encontrada nos terreiros. Trata-se apenas de uma 

análise da Umbanda do ponto de vista intelectual, de um conjunto de obras que se 

dedicaram a analisar as características da religião umbandista em um período 

determinado. As influências destes discursos na prática umbandista é uma influência 

apenas difusa, com alguns destes conceitos e ideias sendo defendidos por determinados 

adeptos, como a ideia de ser Exu um agente neutro, ou as representações imagéticas 

demoníacas observadas nas estátuas de Exus presentes nos terreiros.  



Élisée, Rev. Geo. UEG – Goiás, v.14, n.1, e1412515, jan./dez. 2025             Artigo| 21 

 

 

_____________________________________________________________________________ 

Between Exu and the Devil: The Discourse of “Occultist Umbanda” in Literature and the 
Continuity of Demonization 
 
Abstract: This study analyzes the construction of a discursive field that we term “Occultist 
Umbanda,” formed between the 1950s and 1980s by Umbanda intellectuals such as Aluízio 
Fontenelle, Teixeira Neto, and José Bittencourt. Influenced by European esoteric currents and 
the occultist literature of Eliphas Levi, these authors developed narratives that associated Exu 
with the Christian Devil, reinforcing a long-standing tradition of demonizing this entity that 
can be traced from colonial accounts to the earliest scholarly studies of Afro-Brazilian religions. 
Through an analysis of their works, we observe the systematization of demonological 
hierarchies and an effort to legitimize the presence of Exu and Pomba-gira in the rituals of 
Umbanda and Quimbanda. The study demonstrates how this discourse both sustained a negative 
imaginary surrounding Exu and introduced relativizations of the concepts of good and evil, 
interpreting the practice of evil as a means toward the realization of good. Ultimately, the article 
concludes that “Occultist Umbanda” does not correspond to a consolidated ritual practice in 
religious communities, but rather to an intellectual elaboration that illustrates the tensions 
between popular religiosity, European occultism, and the social conflicts surrounding Afro-
Brazilian religions in Brazil. 
 
Keywords: Umbanda. Quimbanda. Exu. Occultism. 
 
Entre Exu y el Diablo: El discurso de la “Umbanda ocultista” en la literatura y la 
continuidad de la demonización 
 
Resumen: En esta investigación analizamos la construcción de un campo discursivo que 
denominamos “Umbanda ocultista”, conformado entre las décadas de 1950 y 1980 por 
intelectuales umbandistas como Aluízio Fontenelle, Teixeira Neto y José Bittencourt. Estos 
autores, influenciados por corrientes esotéricas europeas y por la literatura ocultista de Eliphas 
Levi, elaboraron narrativas que asociaron a Exu con el Diablo cristiano, reforzando una tradición 
de demonización de esta entidad presente desde los relatos coloniales hasta los primeros estudios 
sobre las religiones afrobrasileñas. A partir del análisis de las obras de estos intelectuales, 
observamos la sistematización de jerarquías demonológicas y el intento de justificar la presencia 
de Exu y Pomba-gira en los rituales de la Umbanda y de la Quimbanda. El estudio evidencia 
cómo este discurso promovió tanto la continuidad del imaginario negativo en torno a Exu como 
relativizaciones de los conceptos de bien y mal, interpretando la práctica del mal como un medio 
para la realización del bien. Finalmente, se concluye que la “Umbanda ocultista” no corresponde 
a una práctica ritual consolidada en los terreiros, sino a una elaboración intelectual que ilustra 
el enfrentamiento entre la religiosidad popular, el ocultismo europeo y las tensiones sociales en 
torno a las religiones afrobrasileñas en Brasil. 
 
Palabras clave: Umbanda. Quimbanda. Exu. Ocultismo. 
_____________________________________________________________________________________ 

 

Referências 

 

ALVA, Antônio de. Exu – o gênio do bem e do mal. Rio de Janeiro: Espiritualista, s/d.  

ALVA, Antônio de.  Como desmanchar trabalhos de Quimbanda (Magia Negra), Vol. 
1. Rio de Janeiro: Editora Eco, 1966.  



22 | Entre Exu e o Diabo:…                                 NOGUEIRA, L. C.  

 
BAIRRÃO, José F. M. H. Subterrâneos da submissão: sentidos do mal no imaginário 
umbandista. Memorandum, n. 2, p. 55-67. Belo Horizonte/Ribeirão Preto: UFMG, 
USP, 2002. 

BAIRRÃO, José F. M. H. Sublimidade do Mal e Sublimação da Crueldade: Criança, 
Sagrado e Rua. Psicologia: Reflexão e Crítica, n. 17 (1), p. 61-73. Rio Grande do Sul: 
UFRGS, 2004. 

BITTENCOURT, José M. No reino dos Exus. 3ª Ed. Rio de Janeiro: Pallas, 1984.  

FERREIRA, Jerusa P. Livros e leituras de magia. Revista USP (31), 
setembro/novembro 1996, p. 42-51. São Paulo: USP, 1996.  

FONTENELLE, Aluízio. A Umbanda através dos séculos. Rio de Janeiro: 
Espiritualista, s/d. 

FONTENELLE, Aluízio. Exu. 6ª Ed. Rio de Janeiro: Espiritualista, 1966. 

FOUCAULT, Michel. A arqueologia do saber. Rio de Janeiro: Forense Universitária, 
2008. 

GRIMÓRIO do Papa Honorius, com uma coleção de segredos raros. Roma, 1760. 
Disponível em: http://pt.scribd.com/doc/113296889/Grimorio-do-Papa-Honorius-
Final#scribd. Acesso em: 09/03/2016.  

GRIMORIUM Verum ou O Verdadeiro Grimório. Traduzido do Hebraico por 
Plaingière - Jesuíta Dominicano. Publicado originalmente por Alibeck, o Egípcio. 
Memphis, 1517. Disponível em: http://pt.slideshare.net/Ally_Wes/grimrium-verum. 
Acesso em: 09/03/2016.  

KELLY, Henry A. Satã: uma biografia. São Paulo: Globo, 2008.  

LEVI, Eliphas. Dogma e ritual da alta magia. Publicado originalmente em 1855. S/d.1. 
Disponível em: http://hadnu.org/publicacoes/19-dogma-e-ritual-de-alta-magia.pdf. 
Acessado em: 23/03/2016. 

LEVI, Eliphas. A chave dos Grandes mistérios. S/d.2. Disponível em: 
http://www.luzdegaia.org/downloads/livros/diversos/A_Chave_dos_Grandes_Miste
rios_Eliphas_Levi.pdf. Acessado em: 23/03/2016. 

LOPES, Tadeu M. S. Encruzilhadas da cultura: imagens de Exus e Pombajiras [sic] 
na Umbanda. Dissertação (Mestrado em Artes). Rio de Janeiro: UERJ, 2010.  

MAGGIE, Yvonne. Medo do feitiço: relações entre magia e poder no Brasil. Rio de 
Janeiro: Arquivo Nacional, 1992.  

NOGUEIRA, Léo Carrer. Da África para o Brasil, de Orixá a Egum: as 
ressignificações de Exu na literatura umbandista. [E-Book]. Goiânia: Editora UFG, 
2022. 

REDYSON, Deyve. Budismo: da Índia para o mundo. O Buddha, o Dharma e o Sangha. 
REVER - Revista de Estudos da Religião, v. 14, n. 1. São Paulo: PUC-SP, 2014. 



Élisée, Rev. Geo. UEG – Goiás, v.14, n.1, e1412515, jan./dez. 2025             Artigo| 23 

 

SILVA, Marcos J. D. Moderno-espiritualismo e espaço público republicano – 
maçons, espíritas e teosofistas no Ceará. Tese (Doutorado em Sociologia). Fortaleza: 
UFC, 2009. 

TEIXEIRA NETO, Antônio A. Umbandismo. Rio de Janeiro: Gráfica Editora Aurora 
Ltda., 1957. 

TEIXEIRA NETO, Antônio A. Umbanda dos Prêtos Velhos. Rio de Janeiro: Editora 
Eco, 1965. 

TEIXEIRA NETO, Antônio A. Pomba Gira (As duas faces da Umbanda). Rio de 
Janeiro: Editora Eco, 1966. 

TRINDADE, Diamantino F. A construção histórica da literatura umbandista. 
Limeira (SP): Editora do Conhecimento, 2010.   

 

______________________________________________________________________ 

Sobre o autor 
Léo Carrer Nogueira – Doutor em História pela Universidade Federal de Goiás (UFG); 
docente da Universidade Estadual de Goiás (UEG).  
______________________________________________________________________ 
Recebido para avaliação em maio de 2025 
Aprovado para publicação em outubro de 2025 
 


