
7 
 

Building the way                                                  

LINGUAGEM LITERÁRIA E EDUCAÇÃO DECOLONIAL: VOZES, 
SABERES E (RE)EXISTÊNCIAS NO CURRÍCULO ESCOLAR 

 
LITERARY LANGUAGE AND DECOLONIAL EDUCATION: VOICES, 

KNOWLEDGE AND (RE)EXISTENCES IN THE SCHOOL CURRICULUM 
 

Analice Sousa Gomes1 

Edson Ferreira Alves2  
 

RESUMO 
A presente pesquisa propõe uma discussão sobre a estrutura 
curricular da educação escolar brasileira a partir de uma 
perspectiva decolonial, compreendendo a escola como espaço 
de compartilhamento de saberes diversos. O texto reflete acerca 
da permanência de epistemologias eurocentradas, hegemônicas 
e coloniais no currículo, as quais desvalorizam conhecimentos 
de origem africana, indígena e popular, relegando-os ao campo 
da invisibilidade. Fundamentando-se em autores como Walter 
Mignolo (2008), Boaventura de Sousa Santos (2007), Djamila 
Ribeiro (2019) e Silvio Almeida (2019), o estudo analisa como a 
colonialidade do saber, do ser e do poder atua na manutenção 
das desigualdades e silenciamentos históricos. A metodologia 
baseia-se em uma abordagem qualitativa, ancorada na 
apresentação da experiência prática de um projeto 
interdisciplinar realizado entre os anos de 2022 e 2024 em 
escolas públicas de São Luís de Montes Belos (GO). Tal projeto 
propôs a inserção de obras literárias de autores indígenas e 
afro-brasileiros nos componentes curriculares de Língua 
Portuguesa e Literatura, desde o 6º ano do ensino fundamental 
até a 3ª série do ensino médio. Tal inserção promoveu a 
ressignificação da linguagem literária como instrumento de 
resistência, reconhecimento identitário e formação crítica dos 
estudantes. 
 

2Doutor em Educação pela Universidade Federal de Goiás (UFG) 
edson.belos@gmail.com 
http://lattes.cnpq.br/6718842318091615 
https://orcid.org/0000-0002-6353-200X 

1Doutora em Estudos literários pela Universidade Federal de Goiás (UFG) 
prof.analicegomes@gmail.com 
http://lattes.cnpq.br/7064862506013574 
https://orcid.org/0000-0003-1920-1294 

 
v. 15, n. 2,                                                                                                           ISSNe 2237-2075 

 Língua, literatura e ensino: prismas interculturais 

mailto:edson.belos@gmail.com
http://lattes.cnpq.br/6718842318091615
https://orcid.org/0000-0002-6353-200X
mailto:prof.analicegomes@gmail.com
http://lattes.cnpq.br/7064862506013574
https://orcid.org/0000-0003-1920-1294


8 
 

Building the way                                                  

PALAVRAS-CHAVE: Educação decolonial; Currículo escolar; 
Práticas antirracistas; Epistemologias marginalizadas; 
Letramentos de reexistência. 
 
ABSTRACT 
This research proposes a discussion on the curricular structure 
of Brazilian school education from a decolonial perspective, 
understanding the school as a space for sharing diverse 
knowledge. The text reflects on the persistence of Eurocentric, 
hegemonic, and colonial epistemologies in the curriculum, 
which devalue knowledge of African, Indigenous, and popular 
origins, relegating them to the realm of invisibility. Drawing on 
authors such as Walter Mignolo (2008), Boaventura de Sousa 
Santos (2007), Djamila Ribeiro (2019), and Silvio Almeida (2019), 
the study analyzes how the coloniality of knowledge, being, and 
power acts to maintain inequalities and historical silencing. The 
methodology is based on a qualitative approach, anchored in the 
presentation of the practical experience of an interdisciplinary 
project carried out between 2022 and 2024 in public schools in 
São Luís de Montes Belos, Goiás. This project proposed the 
inclusion of literary works by Indigenous and Afro-Brazilian 
authors in the Portuguese Language and Literature curriculum, 
from the 6th grade of elementary school to the 3rd grade of 
high school. This inclusion promoted the redefinition of literary 
language as an instrument of resistance, identity recognition, 
and critical development for students. 
 
KEYWORDS: Decolonial education; School curriculum; 
Antiracist practices; Marginalized epistemologies; Literacies of 
reexistence. 

 
 
Considerações iniciais 

 
Ao considerar a estrutura curricular da educação escolar 

brasileira a partir de um olhar crítico, fundamentado na concepção da 
escola como um espaço de compartilhamento de conhecimentos, saberes 
e ideias, é possível deparar-se com um contexto educativo que reforça 
estigmas e promove a exclusão de indivíduos. Isso ocorre porque o 
cenário educacional, a partir de tais currículos, acaba reafirmando, devido 
à pouca atenção às diversidades, uma proposta alicerçada em 
epistemologias consideradas universais, científicas e baseadas em 
perspectivas eurocêntricas, modernas/coloniais, relegando o 

 
v. 15, n. 2,                                                                                                           ISSNe 2237-2075 

 Língua, literatura e ensino: prismas interculturais 



9 
 

Building the way                                                  

conhecimento que foge dessa premissa a um lugar de não existência ou a 
um valor menor de saber. 

Tal situação ocorre devido à insistente lógica da 
modernidade/colonialidade em vigor nas sociedades que historicamente 
foram dominadas pelo colonizador europeu e economicamente, pelos 
Estados Unidos da América. Ou seja, as imposições e legados coloniais 
ainda existentes e ou enraizados nos distintos campos da sociedade como 
consequência de políticas de dominação do conhecimento, do 
comportamento e das ideias, de modo a atender aos objetivos do poder.  

Este fator impacta diretamente na educação, já que esta cumpre 
um papel de disseminação de ideias e pensamentos, valores e saberes, 
mas tem sido constituída de modo a perpetuar a situação de 
subalternidade de grupos e populações, visto que como microespaço da 
sociedade, tende a reproduzir suas estruturas e preconceitos. Assim, vozes 
são silenciadas, direitos sociais, educacionais e territoriais têm sido, 
sistematicamente, ignorados pelo poder hegemônico (Quijano, 2005). 
Nesse contexto, observa-se a urgência de uma educação decolonial como 
forma de resistência e instrumento de reflexão sobre os modos de 
controle dos sujeitos e das múltiplas esferas da sociedade (Mignolo, 2008), 
tornando possível a elaboração de meios e ações efetivas para a 
valorização e o respeito da diversidade cultural.  

Tal dinâmica pode ser percebida, por exemplo, quando 
estudantes de comunidades periféricas ou de povos tradicionais têm seus 
modos de falar e viver deslegitimados em sala de aula, sendo levados a 
associar sua cultura e suas vivências a uma condição de inferioridade. Em 
outras situações, currículos padronizados negam aos estudantes o acesso a 
conhecimentos identitários, intensificando o sentimento de exclusão e 
desmotivação quando se percebem diferentes do grupo dominante — por 
vezes, também dominador —, restando-lhes a subalternidade social e 
histórica. Por outro lado, experiências que incorporam perspectivas 
decoloniais — como o uso de narrativas locais, a valorização das línguas e 
expressões culturais dos alunos ou das ancestralidades e a realização de 
projetos sobre o território e identidade — têm demonstrado maior 
engajamento, autoestima e senso de pertencimento entre os estudantes. 

Para Mignolo (2008) as formas de controle acima descritas se 
dividem em três: colonialidade do poder, referente a inter-relação entre 
as formas modernas de exploração e dominação; colonialidade do saber, 
relacionada ao círculo epistemológico e das formas de produção do 
conhecimento na reprodução de regimes do pensamento colonial e, a 
colonialidade do ser que se refere a então experiência vivida da 
colonização e seu impacto na linguagem. Segundo o autor, todas elas são 
instrumentos para manter o poder e o controle dos meios sociais, 
inclusive a educação.  

 
v. 15, n. 2,                                                                                                           ISSNe 2237-2075 

 Língua, literatura e ensino: prismas interculturais 



10 
 

Building the way                                                  

Boaventura Santos (2007) destaca que o apagamento 
epistemológico ocorre devido ao que o pesquisador chama de 
“pensamento abissal”. Tal conceito corresponde ao traçar de uma linha, 
sendo o limite entre o que é considerado conhecimento validado pela 
sociedade, devido seu caráter científico e, do outro lado da linha, o saber 
inexistente, aquele conhecimento que tem pouca ou nenhuma relevância 
já que é considerado conhecimento popular, leigo, invisíveis e 
irrelevantes para o desenvolvimento do Estado-nação, por não serem 
passíveis de comprovação científica. Dessa forma, o pensamento abissal, 
por sua vez, impõe a impossibilidade da co-presença dos dois lados da 
linha, diferentemente do que é proposto pela educação decolonial.  

A educação decolonial propõe, apesar de todas as adversidades 
impostas por esse sistema, um movimento de resistência e (re)existência 
no espaço escolar, com o intuito de romper com a colonialidade do saber 
e consequentemente com a colonialidade do ser e do poder (Mignolo, 
2008). Para tal, Mignolo propõe que, com o intuito de fortalecer as 
identidades, contestar e destituir toda ciência intitulada como absoluta, é 
preciso se atentar ao pensamento de fronteira como resposta epistêmica 
do subalterno ao projeto eurocêntrico da modernidade. Assim, os 
conhecimentos rejeitados pela modernidade são redefinidos a partir dos 
conhecimentos e cosmologias subalternizadas atuando como forças de 
resistência e de significados capazes de transformar as formas 
dominadoras, quanto ao reconhecimento e a valorização das 
subjetividades e das identidades subalternas. O pensamento de fronteira, 
a partir disso, atua diretamente no campo da colonialidade do saber e do 
ser.  

Nesse processo de construção e desconstrução de saberes, como 
defende Ribeiro (2019), para além de políticas públicas, como as leis n.º 
10.639/2003 e a lei n.º 11. 645/2008, no Brasil, por exemplo, para que o 
indivíduo, educador ou não, atue como um sujeito antirracista, é 
necessário que se veja inserido em uma estrutural social de preconceito, 
injustiça e segregação. Desse modo, a partir disso, como ser social, o 
sujeito deve, primeiramente, reconhecer-se atravessado pelos estigmas 
“naturalizados”, questionando suas origens e intenções. Ribeiro afirma:  
 

perceber-se criticamente implica uma série de desafios para 
quem passa a vida sem questionar o sistema de opressão 
racial. A capacidade desse sistema de passar despercebido, 
mesmo estando em todos os lugares, é intrínseca a ele 
(Ribeiro, 2019, p. 107).  

 
Sob tal concepção, Ribeiro (2019) reforça a importância da 

valorização e do reconhecimento do papel dos negros e de outros 
indivíduos, vítimas da opressão racial e do apagamento das identidades, 

 
v. 15, n. 2,                                                                                                           ISSNe 2237-2075 

 Língua, literatura e ensino: prismas interculturais 



11 
 

Building the way                                                  

na constituição da sociedade e das nações. Ação essa que possibilita a 
abertura de espaços para artistas e escritores negros, para a consolidação 
do processo de disseminação das epistemologias negadas e para o 
reconhecimento dos privilégios dos brancos, de modo que o pensamento 
de fronteira (Santos, 2007), aos poucos, tornar-se-á saber indispensável e 
reconhecido nos mais diversos espaços sociais, sobretudo, educacionais.  

Quando não desconsidera a gama de conhecimentos diversos, a 
educação decolonial com bases no pensamento de fronteira, tem como 
princípio a não exclusão de outras formas de pensar, pelo contrário 
propõe a fronteira como espaço e tempo da possibilidade de elaborações 
plurais, de explicações polivocais e de aprendizagens múltiplas, 
assemelhada a ecologia de saberes. A partir disso, a educação por meio de 
projetos interculturais (Mignolo, 2008) abre espaço para que o 
subalternizado se torne agente de mudanças, o qual luta, 
incansavelmente, resistindo e (re) existindo a toda forma de opressão, 
imposição e desvalorização. Sobre a ecologia de saberes Boaventura 
Souza (2007, p. 79-80) esclarece que 

 
Como ecologia de saberes, o pensamento pós-abissal tem 
por premissa a ideia da inesgotável diversidade epistemológica 
do mundo, o reconhecimento da existência de uma 
pluralidade de formas de conhecimento além do 
conhecimento científico. Isso implica renunciar a qualquer 
epistemologia geral. Existem em todo o mundo não só 
diversas formas de conhecimento da matéria, da sociedade, 
da vida e do espírito, mas também muitos e diversos 
conceitos e critérios sobre o que conta como conhecimento. 
(grifos do autor) 

 
Segundo Boaventura Souza (2007) e Albán Achinte (2009), a (re) 

existência compreende, portanto, um enfrentamento das forças 
hegemônicas postas pela sociedade. Demanda um processo que envolve 
negociação, reinvenção e subversão das relações assimétricas de poder, 
possível, sobretudo, quando a escola atua como instrumento de luta e 
resistência, formando sujeitos conscientes e sensíveis às diferenças, 
reconhecendo seu valor e importância, principalmente dando voz a 
aqueles que não lhes foi permitido contar suas próprias histórias.  

Nesse sentido, uma educação decolonizadora fundamenta-se no 
reconhecimento, na valorização dos conhecimentos e nos modos de viver 
e de pensar das culturas descentralizadas, como as indígenas e as 
afrodescendentes, por exemplo. Na educação decolonial se propõe uma 
diversidade de conhecimentos, abrindo espaço para a representatividade 
e a representação por meio da literatura, da arte, do diálogo com 
costumes diversos, acesso a conhecimentos típicos de povos 

 
v. 15, n. 2,                                                                                                           ISSNe 2237-2075 

 Língua, literatura e ensino: prismas interculturais 



12 
 

Building the way                                                  

estigmatizados pela história e pela cultura, de modo a tornar acessível aos 
educandos o contato com outras formas de conhecimentos ou 
conhecimentos produzidos por indivíduos sob o jugo da colonialidade. 
Tal diálogo entre conhecimentos de origens diversas viabiliza o 
enfrentamento às posturas universalizantes e hegemônicas. 

Walsh (2013) define como pedagogias decoloniais as práticas 
insurgentes de resistir, (re) existir e (re) viver, ideias que dialogam com o 
princípio de que a educação escolar deve ser pensada como espaço de 
resistência, de lutas e de contestação política e práticas verticalizadas. A 
educação escolar está muito além da transmissão e disseminação de 
conhecimentos científicos escolarizados, uma vez que ela também tem 
uma função social e política. Desse modo, as pedagogias decoloniais ao 
valorizar a educação comunitária, orquestrada por membros da própria 
comunidade, ao tornar acessível o contato com a diversidade cultural que 
forma a identidade do povo ao qual a criança pertence, promove a 
emancipação social e política do jugo da educação colonizadora. Trazem 
para o cerne da sala de aula saberes de luta, de resistência, coletivos e 
grupais, diferentes daqueles impostos pela modernidade e pelo poder que 
exclui. 

 
Antirracismo e currículo escolar: vozes literárias como ferramentas de 
transformação 
 

Uma educação antirracista nas escolas deve contemplar a 
identidade e a história dos indivíduos e dos respectivos grupos que 
frequentam o ambiente escolar. Para que esse processo seja de fato 
efetivado, a escola precisa repensar a sua estrutura, ampliando a definição 
de currículo, avaliação e material didático e as formas de ação entre corpo 
docente e corpo discente. Nesse movimento, torna-se fundamental que o 
currículo contemple as contribuições múltiplas dos saberes e das 
diversidades constituidoras da identidade brasileira. Assim, a prática 
pedagógica para construção de conhecimento transcende a 
implementação legal e encaminha-se para a construção de uma escola 
antirracista, cidadã e permeada pelo respeito e pelos princípios de 
equidade. 

Nessa perspectiva, é necessário que os agentes educacionais 
estejam conscientes do apagamento epistemológico e das formas de 
controle expressas na colonialidade do poder, do saber e do ser, como 
expressos, por exemplo, no depoimento de abertura do livro: Pequeno 
manual antirracista, da estudiosa brasileira, Djamilla Ribeiro (2019, p. 7). A 
autora conta: “quando criança fui ensinada que a população negra havia 
sido escravizada e ponto [...] essa é a história contada do ponto de vista 
dos vencedores, como diz Walter Benjamim”. Ela destaca, ainda, que ao 
estar inserida em um contexto educacional que reforçou o apagamento 

 
v. 15, n. 2,                                                                                                           ISSNe 2237-2075 

 Língua, literatura e ensino: prismas interculturais 



13 
 

Building the way                                                  

das histórias, vivências e riquezas culturais, alimentou em si o imaginário 
de que a “população negra era passiva e que aceitou a escravidão sem 
resistência” (Ribeiro, 2019, p. 7). Percurso que impede a construção crítica 
do ser e afeta sua identidade, submetendo-o a um lugar de silenciamento 
diante das injustiças vivenciadas por seus ancestrais e ainda impostas no 
presente.  

Vê-se, assim, que apagar os saberes típicos e as tradições 
constituintes dos sujeitos arrancados de seu lugar — por meio do olhar e 
do discurso do poder, do colonizador sob o pretexto da harmonia racial 
— traz à superfície as violências institucionalizadas de um projeto de 
dominação com intenções latentes de dominação e opressão. No entanto, 
estar conscientes desses apagamentos possibilita aos docentes e aos 
colaboradores educacionais oportunidade para, por meio da escola, 
instrumentalizar caminhos a serem percorridos pelos discentes afim de 
romperem com o imaginário alimentado pelo poder e pelos discursos de 
dominação. Isso porque, segundo Silvio Almeida (2019, p. 32) em Racismo 
Estrutural : “A mudança da sociedade não se faz apenas com denúncias ou 
com o repúdio moral do racismo: depende, antes de tudo, da tomada de 
posturas e da adoção de práticas antirracistas”. Dito de outro modo, para 
Almeida (2019), como visto a partir do depoimento de Djamila Ribeiro e 
testemunhado diariamente no núcleo social de exclusão e de 
preconceitos, a insistente permanência do racismo evidencia um quadro 
urgente de transformação de posturas e práticas antirracista, 
mobilizadora e mobilizadas por estruturas e instituições, isto é,  

 
É dever de uma instituição que realmente se preocupe com 
a questão racial investir na adoção de políticas internas que 
visem: a) promover a igualdade e a diversidade em suas 
relações internas e com o público externo – por exemplo, na 
publicidade; b) remover obstáculos para a ascensão de 
minorias em posições de direção e de prestígio na 
instituição; c) manter espaços permanentes para debates e 
eventual revisão de práticas institucionais; d) promover o 
acolhimento e possível composição de conflitos raciais e de 
gênero (Almeida, 2019, p. 32). 

 
A escola como instituição que contribui para a formação 

intelectual e social dos indivíduos precisa ser uma instituição que, dentro 
dos aparatos legais, adote tais políticas de promoção da igualdade, do 
respeito e do debate sobre a identidade dos sujeitos a ela pertencentes. 
Além disso, compreender e reconhecer a conquista de direitos por meio 
da luta, a importância desses direitos adquiridos perpassados por dores e 
privações contribui para a implementação significativa das leis, 
encurtando o espaço lacunar entre o registro legal e o direito exercido. 

 
v. 15, n. 2,                                                                                                           ISSNe 2237-2075 

 Língua, literatura e ensino: prismas interculturais 



14 
 

Building the way                                                  

Isso significa que o direito é ininterrupto, contínuo e não deve ser 
limitado a datas dispostas em calendários, como o dia do índio ou dia da 
consciência negra, respectivamente em 19 de abril e 20 de novembro, 
tipicamente explorados pelas escolas. 

A escola antirracista precisa, portanto, estar comprometida em 
romper com as injustiças culturais e simbólicas (Sá, 2021, p. 14), como 
base para a mitigação das “injustiças econômicas” e das marginalizações 
sociais. Para Sá (2021) em seu artigo “Das ruas para os currículos: 
precursores sociais e jurídicos das leis 10.639/03 E 11.645/08”, a 
descolonização da educação se materializa por demandas de 
redistribuição e de reconhecimento, vinculadas diretamente ao combate 
da perpetuação das injustiças, por meio dos saberes compartilhados. Sá 
(2021, p. 15) ressalta:  

 
a ideia de descolonização do campo do saber tem início 
com a luta pela descolonização do acesso à educação escolar 
formal, uma reivindicação que, se interpretada a partir de 
Fraser, estaria inserida no âmbito das lutas por 
redistribuição, pois o analfabetismo e a falta de escolaridade 
constituíam o principal catalisador da desigualdade 
econômica experimentada pelos negros no pós-abolição. 
Por outro lado, a partir da segunda metade do século, a 
crescente atenção dirigida pela militância negra aos 
repertórios dos materiais didáticos e dos currículos das 
escolas regulares pode ser lida como o início de uma 
articulação entre lutas por redistribuição e lutas por 
reconhecimento, posto que, além da pauta da igualdade de 
acesso e de oportunidades, os negros passam a proclamar a 
importância da marcação da diversidade cultural (ou da 
diferença) nas instituições escolares, de modo a questionar e 
a revisar um conjunto de saberes historicamente 
eurocêntricos. 

 
Tais preceitos, a ampliação epistemológica e o reconhecimento 

da diversidade cultural e identitária do povo brasileiro, fundamentam a 
concepção de linguagem como instrumento de transmissão e construção 
de saberes, sobretudo, a linguagem literária. Em outras palavras, em 
contextos marcados pela diversidade étnico-racial e pelo legado de 
desigualdades históricas, como o Brasil, a escola se configura como um 
espaço crucial para a construção de práticas educativas antirracistas. 

Desse modo, a literatura, enquanto prática discursiva e estética, 
oferece um caminho potente para esse processo, à medida em que rompe 
com o monopólio da linguagem eurocentrada e possibilita múltiplas 
formas de identificação, reflexão e pertencimento. Desde a escravização, o 
racismo passou a se estruturar inclusive por meio da linguagem, que 

 
v. 15, n. 2,                                                                                                           ISSNe 2237-2075 

 Língua, literatura e ensino: prismas interculturais 



15 
 

Building the way                                                  

define quem é o sujeito legítimo e quem é o “outro”. Essa lógica cria uma 
divisão simbólica, a "linha abissal” (Boaventura Santos, 2007), que separa 
os saberes considerados válidos daqueles que são invisibilizados e 
destruídos. Isso configura uma forma de dominação global chamada 
epistemicídio — o apagamento dos saberes do Sul Global, feito com o 
auxílio da linguagem. Sobre isso, diz Regina Dalcastagnè: 

 
Quando entendemos a literatura como uma forma de 
representação, espaço onde interesses e perspectivas sociais 
interagem e se entrechocam, não podemos deixar de 
indagar quem é, afinal, esse outro, que posição lhe é 
reservada na sociedade e o que o seu silêncio esconde. Por 
isso, cada vez mais os estudos literários (e o próprio fazer 
literário) se preocupam com os problemas ligados ao acesso à 
voz e à representação dos múltiplos grupos sociais [...] Tudo 
isso se traduz no crescente debate sobre o espaço, na 
literatura brasileira e em outras, dos grupos marginalizados 
– entendidos, em sentido amplo, como todos aqueles que 
vivenciam uma identidade coletiva, que recebe valoração 
negativa da cultura dominante –, que sejam definidos por 
sexo, etnia, cor, orientação sexual, posição nas relações de 
produção, condição física ou outro critério (Dalcastagnè, 
2012, p. 17; grifos da autora). 

 
Nesse cenário, a literatura emerge como ferramenta para 

subverter a lógica colonial e promover uma educação decolonial. Por 
meio de obras literárias que valorizam as vozes dissidentes, é possível 
criar espaços de resistência e de (re)existência dentro da sala de aula. A 
leitura de autores negros, indígenas e pertencentes a grupos 
subalternizados possibilita o reconhecimento de outras cosmologias e 
subjetividades, contribuindo para o enfrentamento das estruturas de 
dominação. A escola, como microcosmo social, deve então promover a 
diversidade de narrativas e perspectivas, constituindo-se como ambiente 
de escuta, acolhimento e transformação. 

Sobre a conexão entre linguagem e a decolonialidade, a 
pesquisadora Ana Lúcia Souza (2011) propõe estudos acerca da cultura 
popular, apoiando-se nos estudos culturais e na teoria de Bakhtin, que vê 
a linguagem como algo vivo, dialogado, sempre relacionado à vida social 
e mostra, por exemplo, que o hip-hop promove o uso criativo da 
linguagem — misturando música, arte, protesto, crítica social e 
experiência pessoal. Ana Lúcia Souza nomeia essas práticas de 
“letramentos de reexistência”, um conceito que une duas ideias: 
resistência (à exclusão, ao racismo, à marginalização) e reexistência (uma 
forma de afirmar novas identidades e modos de existir por meio da 
linguagem). Para a autora o hip-hop, então, não apenas ensina ou 

 
v. 15, n. 2,                                                                                                           ISSNe 2237-2075 

 Língua, literatura e ensino: prismas interculturais 



16 
 

Building the way                                                  

comunica, mas também transforma e afirma a existência de sujeitos 
historicamente silenciados. Para Ana Lúcia Souza (2011, p. 36):  

 
os letramentos de reexistência mostram-se singulares, pois, 
ao capturarem a complexidade social e histórica que 
envolve as práticas cotidianas de uso da linguagem, 
contribuem para a desestabilização do que pode ser 
considerado como discursos já cristalizados em que as 
práticas validadas sociais de uso da língua são apenas as 
ensinadas e aprendidas na escola formal. 

 
A concepção de Ana Lúcia Souza (2011) corrobora com a 

perspectiva de que a literatura constitui espaço privilegiado para os 
letramentos de reexistência, pois amplia a compreensão da linguagem 
como prática social situada e pluriversal. Nesse sentido, as epistemologias 
negras e indígenas tensionam o paradigma hegemônico de letramento 
escolar, ao reivindicarem outros modos de narrar, conhecer e existir que 
foram historicamente silenciados. Como afirma Souza (2011, p. 36), os 
letramentos de reexistência, ou seja, as epistemologias outras para além 
daquelas eurocentradas ou consideradas científicas, sobretudo, a cultura 
popular, a música, a literatura e a arte produzidas por sujeitos 
pertencentes a diversidade étnico-racial e social brasileira, desestabilizam 
discursos cristalizados ao evidenciarem que os usos legítimos da 
linguagem não se limitam aos moldes da norma padrão e da escola 
formal, mas se constituem também nas práticas cotidianas de resistência 
e afirmação identitária.  

A linguagem, nesse contexto, não é compreendida apenas como 
um meio neutro de comunicação, mas como um instrumento de poder 
(Mignolo, 2008), que pode tanto reproduzir opressões quanto promover 
transformações sociais. Assim, obras de autores como Conceição Evaristo, 
Maria Carolina de Jesus, Ailton Krenak, Daniel Munduruku, Jeferson 
Tenório e outros reconfiguram os sentidos da linguagem, ressignificando 
o papel da oralidade, da memória e da ancestralidade nos processos de 
leitura e escrita. Diferente do que tem presumido o preconceito de teor 
político e religioso que invade o campo educacional, promovendo 
proibições e censuras3, a inserção de tais produções literárias que narram 
não apenas experiências de opressão e apagamento, mas forjam 
estratégias de insurgência discursiva e epistêmica, precisam ser vistas 
como uma forma de ampliar o conhecimento sobre a cultura e a 
identidade dos sujeitos pertencentes ao espaço escolar. A linguagem 
literária — indígena e afrocentrada — contribui para a descolonização do 

3 C.f. O avesso do avesso do avesso: a censura aos livros no Brasil In: 
https://www.nexojornal.com.br/o-avesso-do-avesso-do-avesso-a-censura-aos-livros-no-
brasil. 

 
v. 15, n. 2,                                                                                                           ISSNe 2237-2075 

 Língua, literatura e ensino: prismas interculturais 



17 
 

Building the way                                                  

currículo escolar, de modo a desenvolver identificação, 
representatividade e reconhecimento da riqueza simbólica e epistêmica 
contida na literatura. A articulação entre literatura, linguagem e 
epistemologias subalternizadas, portanto, convoca a escola a repensar 
suas práticas letradas e seus currículos, valorizando saberes outros que 
resistem, persistem e reinventam o mundo por meio da palavra. 

É importante destacar que embora a linguagem literária esteja 
em evidência neste trabalho, o que se espera com a descolonização do 
currículo escolar em todos os componentes educacionais e didáticos é a 
consolidação de uma educação democrática cultural, social e 
epistemologicamente. Segundo Vieira, em “Caminhos para construção de 
uma escola democrática e espaço de acolhimento à diversidade humana: 
local de preto, branco, pardo, indígena e outros” (2022, p. 66), a escola 
precisa se constituir como um ambiente norteado por um currículo e por 
práticas pedagógicas “que atenda[m] as exigências da sociedade atual, 
precisa estar atenta em construir uma visão mais heterogênea do mundo 
enquanto espaço de convivência humana com todas as diferenças e 
particularidades inerentes a cada cidadão no seu contexto de vida” (Vieira, 
22, p. 66). E para a concretização dessa premissa, ou seja, a construção de 
uma escola democrática, em que de fato cidadãos e cidadãs brasileiros 
possam ter seus direitos respeitados é um trabalho viabilizado em 
conjunto e planejado, com base no diálogo, na escuta e no esforço de 
todos os integrantes do espaço escolar. 

Nesse ínterim, em relação ao proposto pelas instâncias de base 
pedagógico-legal, a lei n.º 10.639/2003 e n.º 11.645/2008 e as propostas da 
Base Nacional Comum Curricular (BNCC), é possível observar que o 
documento contempla a Educação para as Relações Étnico-Raciais como 
estudos afro-brasileiros e indígenas nos objetos de conhecimento dos 
componentes de Língua Portuguesa, Geografia, História, Ensino Religioso 
e Artes. Por outro lado, embora tenha como um dos objetivos a inclusão 
das regionalizações e dos contextos locais, o Documento Curricular para 
Goiás - Ampliado (DC-GO) traz o tema do racismo somente no 
componente curricular de História e a discussão sobre diversidade, de 
modo escasso, nos componentes de Arte e Geografia.  

Diante desse quadro, entende-se que a premissa dialógica do 
PPP e as leis n.º 10.639/2003 e n.º 11.645/2008 possibilita a construção do 
projeto de descolonização do currículo e sua aplicação, já que 
documentos e diretrizes educacionais ainda perpetuam o lugar de 
margem aos conhecimentos oriundos dos saberes indígenas e 
afro-brasileiros. É no Projeto Político-Pedagógico (PPP), portanto, que o 
trabalho contínuo da instituição como espaço antirracista reflete a 
construção da identidade escolar e dos sujeitos a ela pertencentes. 
Segundo Sá (2021, p. 7), essas leis são resultado de lutas históricas de 
movimentos sociais que visam descolonizar o currículo escolar, 

 
v. 15, n. 2,                                                                                                           ISSNe 2237-2075 

 Língua, literatura e ensino: prismas interculturais 



18 
 

Building the way                                                  

promovendo uma educação que valorize a diversidade cultural e combata 
o racismo. Dito de outra maneira, sendo as leis o resultado de resistências 
e (re) existências, embora haja uma postura tímida das instituições e dos 
documentos que regularizaram e orientam a prática e o cotidiano escolar 
quanto aos saberes indígenas e afrocentrados, a educação antirracista 
pode se alicerçar a partir da construção do PPP, como um esforço para 
descolonizar o currículo escolar, combatendo a hegemonia eurocêntrica e 
promovendo o reconhecimento das culturas afro-brasileira e indígena, 
das epistemologias, das tradições e da história.  

Ao incluir no currículo a arte, a música, a produção cultural 
múltipla e diversa, sobretudo, a literatura – que, por vezes, abre espaço 
para integrar todos esses elementos, trazendo vozes inaudíveis pela 
cultura imposta – o educador contribui para a superação desse abismo 
epistemológico e propicia aos estudantes uma experiência de leitura que 
amplia o repertório simbólico, ao mesmo tempo em que promove a 
reflexão crítica sobre identidade, história e ancestralidade. Segundo 
Catherine Walsh (2013), as pedagogias decoloniais implicam práticas 
insurgentes que se afirmam como resistência e como (re)existência frente 
às estruturas coloniais e racistas. No campo literário, isso se concretiza na 
valorização de autores e autoras cujas obras problematizam o passado e o 
presente coloniais, ao mesmo tempo em que afirmam saberes ancestrais, 
subjetividades negadas e formas alternativas de existência. 

A partir dessas concepções, propõem-se, abaixo, um quadro 
contendo sugestões de obras literárias possíveis para a inclusão no 
currículo escolar. O critério estabelecido para a indicação das obras tem 
como base um projeto elaborado e aplicado desde 2022, de modo 
interdisciplinar, em uma escola de ensino fundamental, anos finais. Tal 
projeto é reafirmado, anos após, com uma formação continuada ofertada 
pela secretaria municipal de educação, cidade de São Luís de Montes 
Belos, Goiás, intitulada: “Lei n.º 10.639/2003 e Lei n.º 11.645/2008: por 
uma escola antirracista”, realizado em 2024. Na ocasião, o curso de 
formação solicitou a construção de um projeto para ser pensado como 
proposta para a inclusão no PPP, sendo um trabalho desenvolvido de 
modo contínuo, durante todo o ano letivo, e a contemplação do 
componente curricular em que o cursista se encontrava lotado, neste 
caso, a Língua Portuguesa. Além disso, o projeto foi ampliado, 
estendendo-se para o ensino médio, rede estadual de educação, pois o 
docente responsável pela elaboração atua em ambas as redes.  

Assim, tendo como suporte normativo as bases legais previstas 
pela Lei n.º 10.639/2003 e Lei n.º 11.645/2008, e reconhecendo a limitação 
orientativa da BNCC e do DC-GO, inclui-se a literatura indígena e 
afro-brasileira no PPP das escolas em questão. Desde a elaboração até a 
experiência prática com essas obras nas turmas da educação básica, anos 
finais e ensino médio, nos períodos de 2022 a 2024, tem-se um exemplo 

 
v. 15, n. 2,                                                                                                           ISSNe 2237-2075 

 Língua, literatura e ensino: prismas interculturais 



19 
 

Building the way                                                  

de resistência e (re)existência. O que configura o espaço educacional 
como campo de disputas, mas sobretudo, de conquista, numa tentativa de 
descolonizar o currículo, promover uma educação antirracista e valorizar 
a diversidade epistemológica, cultural e social da identidade brasileira. 
Diante disso, em meio a outras leituras, contidas no currículo do 
componente de Língua Portuguesa e literatura, acrescentou-se no 
processo de elaboração do PPP três obras, em cada turma, que 
contemplam conteúdos de escritores afro-brasileiros e indígenas. Segue: 

 
Quadro 1 – Obras literárias antirracistas trabalhadas no percurso do projeto (2022 – 

2024) 
Ano 

Escolar/Série Obras/autores 

6º ano 

−​ Kuján e os Meninos Sabidos de Ailton Krenak;  
−​ Projetos e presepadas de um curumim na Amazônia, de Edson Kayapó;  
−​ Pequeno príncipe preto, de Rodrigo França. 

7º ano 

−​ Histórias que eu vivi e gosto de contar, de Daniel Munduruku; 
−​ Um estranho espadarte na aldeia – Edson Kayapó;  
−​ Contos africanos: assim vivem os homens: v. 2, por Andréia Baia Prestes 

8º ano 

−​ O pulo do coelho, de Lázaro Ramos,  
−​ Contos africanos dos países de Língua Portuguesa (vários autores), por 

Rita Chaves;  
−​ Luana: as sementes de Zumbi, de Aroldo Macedo e Oswaldo 

Faustino 

9º ano 

−​ Becos da memória, de Conceição Evaristo;  
−​ Sabedoria das águas, de Daniel Munduruku. 
−​ Sehaypóri: o livro sagrado do povo saterê-mawé, de Yaguarê Yamã;  

1a série 

−​ Olhos d'água, de Conceição Evaristo;  
−​ Terra dos mil povos, de Kaká Werá Jecupé;  
−​ Na minha pele, de Lázaro Ramos 

2a série 

−​ Torto Arado, de Itamar Vieira Junior;  
−​ Sol do pensamento, de Eliane Potiguara; 
−​ Ponciá Vicêncio, de Conceição Evaristo 

3a série 

−​ O Avesso da Pele, de Jeferson Tenório;  
−​ Quarto de Despejo, de Carolina Maria de Jesus; 
−​ Um defeito de cor, de Ana Maria Gonçalves 

Fonte: autor/2025 
 
É importante ressaltar que não se trata, portanto, de indicações 

engessadas, nem impositivas. Os autores e obras acima apresentados 

 
v. 15, n. 2,                                                                                                           ISSNe 2237-2075 

 Língua, literatura e ensino: prismas interculturais 



20 
 

Building the way                                                  

podem ser utilizados em conformidade com a realidade das escolas e dos 
alunos, realocadas ou substituídas. Isso porque, no caso do projeto de 
origem, os recursos utilizados foram mediados pela instituição e aqueles 
não disponíveis, foram solicitados aos pais. No caso do acesso às obras, 
Por exemplo, todas foram compartilhadas no grupo de WhatsApp dos pais, 
em formato digital. Em casa, alguns alunos realizaram a leitura pelo 
celular, enquanto outros fizeram cópias impressas; em sala de aula, a 
leitura ocorria por meio de projeção em tela4.  Dentre as abordagens de 
leitura e compreensão das obras, em cada uma delas, foram explorados 
elementos linguísticos, vocabulários, houve a conexão entre os enredos e 
o gêneros textuais (conto, romance, resenha, cinema, quadrinhos e 
outros), entre os acontecimentos que moviam as personagens e a história 
do país: a colonização, a escravidão, aculturação, extermínio indígena, 
desigualdades sociais, estereótipos, repertórios para a avaliação de 
produção de texto do Exame Nacional do Ensino Médio (Enem), mas 
sobretudo, o diálogo, o compartilhamento de ideias e impressões como 
espaço para a conscientização contra o racismo e para a construção da 
noção de pertencimento dos alunos e de suas identidades resultantes de 
um país diverso como o Brasil. Dentre as atividades práticas, realizou-se 
escrita coletiva, teatros, paródias, jornal de debates e júris simulados, 
dentre outras. 

Ao incluir, valorizar e debater obras literárias de autoria negra, 
indígena ou de outros grupos historicamente marginalizados, a escola 
contribui para práticas educativas antirracistas e decoloniais, 
promovendo o acesso à voz, ao reconhecimento e ao direito à diferença. 
A literatura, assim, torna-se não apenas um conteúdo escolar, mas uma 
prática transformadora, política e, sobretudo, fator indispensável de 
humanização (Cândido, 1995, p. 249). Ao contrário de uma literatura que 
apenas observa ou interpreta o outro, a literatura de autoria negra e 
indígena, selecionada para o projeto, é produzida por sujeitos originários, 
a partir de suas vivências, de seus referenciais epistemológicos e para a 
visibilização de seus saberes ancestrais. Assim, os autores se colocam 
como porta-vozes de seus povos e contextos, não no sentido de 
uniformizar a fala de suas comunidades, mas de dar visibilidade a uma 
pluralidade de culturas que por muito tempo foram silenciadas. 

Dorrico (2020, p. 62) classifica tal movimento possibilitado pela 
literatura como “ativismo estético-político” que consiste em utilizar a 
linguagem literária como instrumento de reexistência, ou seja, de 
afirmação de existências historicamente marginalizadas, fortalecendo 

4 Mesmo conscientes dos impactos mercadológicos e autorais por não adquirir as obras 
físicas, reconhecendo as limitações da escola pública e a escassez de recursos ofertados, 
intencionalmente ou não, optou-se pela digitalização das narrativas com o intuito de 
tornar acessível o conteúdo dos livros, já que de outra forma, os alunos não teriam 
contato com tais leituras. 

 
v. 15, n. 2,                                                                                                           ISSNe 2237-2075 

 Língua, literatura e ensino: prismas interculturais 



21 
 

Building the way                                                  

identidades coletivas e denunciando violências coloniais. Essa literatura 
interfere diretamente na maneira como o leitor se compreende e 
compreende o outro. Ao apresentar cosmovisões próprias — como a 
relação sagrada com a natureza, a oralidade como forma de transmissão 
de conhecimento, a importância da coletividade e o respeito aos 
ancestrais —, ela questiona modelos ocidentais de subjetividade e 
convoca o leitor a reavaliar as formas de se relacionar com o mundo. 

Note-se, então, que ao combater o racismo no ambiente escolar, 
a escola cumpre a sua função social. Nesse processo, os agentes 
conscientes e conscientizadores são peças fundamentais dessa 
engrenagem, já que podem fazer uso dos meios didáticos-pedagógicos 
para entrelaçar aos conhecimentos curriculares instituídos às 
epistemologias marginalizadas e esquecidas acerca da diversidade 
identitária e cultural dos sujeitos formadores do povo brasileiro. 

Fica evidente, desse modo, a importância do projeto de inclusão 
de autores negros e indígenas no currículo escolar: promover acesso a 
saberes e conhecimentos que constituem a diversidade e a formação das 
raízes culturais e das tradições brasileiras, oportunizando o 
reconhecimento e a valorização identitária e social dos indivíduos. Esse 
movimento ético-estético-político, integrado ao cotidiano escolar, 
portanto, pode ser visto como um passo significativo para promover uma 
educação antirracista e decolonial com o auxílio da linguagem literária e a 
integração de múltiplas epistemologias. 

 
Considerações finais 
 

A educação decolonial, fundamentada em práticas pedagógicas 
que valorizam as epistemologias negras, indígenas e populares, emerge 
como caminho imprescindível para romper com as estruturas coloniais 
ainda presentes no currículo escolar. Ao reconhecer a pluralidade de 
saberes e subjetividades historicamente silenciadas, a escola assume seu 
papel social e político na promoção da equidade, do respeito e da justiça. 

Nesse contexto, a literatura, enquanto expressão estética e 
política, revela-se como poderosa ferramenta de letramento de 
reexistência, capaz de (re)significar identidades, histórias e 
pertencimentos. A inserção de obras de autoria indígena e afro-brasileira 
no cotidiano escolar não apenas amplia o repertório simbólico dos 
estudantes, mas também promove o diálogo, a escuta e o reconhecimento 
mútuo. A partir da valorização dessas vozes, o currículo escolar se 
descoloniza e se humaniza, contribuindo para a construção de uma escola 
que aspira uma prática democrática e antirracista. Tal movimento exige, 
contudo, o compromisso de todos os agentes educacionais, o 
fortalecimento do PPP e a efetivação das leis n.º 10.639/2003 e n.º 
11.645/2008. Mais do que responder às demandas legais, trata-se de 

 
v. 15, n. 2,                                                                                                           ISSNe 2237-2075 

 Língua, literatura e ensino: prismas interculturais 



22 
 

Building the way                                                  

assegurar o direito ao conhecimento e à dignidade, reconhecendo que, 
em um país plural como o Brasil, a diversidade é potência e deve ocupar 
lugar central no processo educativo. 
 
REFERÊNCIAS 
 

ALBÁN ACHINTE, Adolfo. Artistas indígenas y afrocolombianos: entre 
las memorias y las cosmovisiones: estéticas de la re-existencia. In: 
PALERMO, Zulma. (Org.). Arte y estética en la encrucijada descolonial. 
Buenos Aires: Del Signo, 2009.  

ALMEIDA, Sílvio. Racismo Estrutural. São Paulo: Pólen, 2019. 

BRASIL. Lei n.º 10.639, de 9 de janeiro de 2003. Altera a Lei n.º 9.394, de 
20 de dezembro de 1996, que estabelece as diretrizes e bases da educação 
nacional, para incluir no currículo oficial da rede de ensino a 
obrigatoriedade da temática “História e Cultura Afro-Brasileira”, e dá 
outras providências. Diário Oficial da União: seção 1, Brasília, DF, 9 jan. 
2003. Disponível em: 
http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/leis/2003/L10.639.htm. Acesso em: 
19 jun. 2024. 

BRASIL. Lei n.º 11.645, de 10 de março de 2008. Altera a Lei n.º 9.394, de 
20 de dezembro de 1996, modificada pela Lei n.º 10.639, de 9 de janeiro 
de 2003, que estabelece as diretrizes e bases da educação nacional, para 
incluir no currículo oficial da rede de ensino a obrigatoriedade da 
temática “História e Cultura Afro-Brasileira e Indígena”. Diário Oficial da 
União: seção 1, Brasília, DF, 11 mar. 2008. Disponível em: 
http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_ato2007- 
2010/2008/lei/l11645.htm. Acesso em: 19 jun. 2024. 

CÂNDIDO, Antonio. O direito à literatura. In: Vários escritos. 2. ed. São 
Paulo: Duas Cidades, 1995. 

DALCASTAGNÈ, Regina. Literatura brasileira contemporânea: um 
território contestado. São Paulo: Editora Unesp, 2012. 

DORRICO, Julie. Literatura indígena: ativismo estético-político na 
América Latina. In: LIMA, Davi Kopenawa; LIMA, Eliane Potiguara (Org.). 
Vozes ancestrais: literatura indígena em perspectiva. São Paulo: ZIT, 
2020. 

MIGNOLO, Walter Duke. Desobediência epistêmica: a opção descolonial 
e o significado de identidade em política. Cadernos de Letras da UFF: 

 
v. 15, n. 2,                                                                                                           ISSNe 2237-2075 

 Língua, literatura e ensino: prismas interculturais 



23 
 

Building the way                                                  

Dossiê: literatura, Línguas e Identidades. Rio de Janeiro: Cadernos de 
Letras da UFF, 2008.  

QUIJANO, Aníbal. “Colonialidade do poder, eurocentrismo e América 
Latina”. LANDER, Edgardo (Org.). A colonialidade do saber: 
eurocentrismo e ciências sociais. Perspectivas latinoamericanas. CLACSO, 
Buenos Aires, Argentina. 2005.  

RIBEIRO, Djamila. Pequeno manual antirracista. São Paulo: Companhia 
das Letras, 2019.  

SÁ, Ana Paula dos Santos de. Das ruas para os currículos: precursores 
sociais e jurídicos das Leis 10.639/03 e 11.645/08. Educação em Revista, 
Belo Horizonte, v.37, 2021. Disponível em: 
https://www.scielo.br/j/edur/a/Y3564sh9m9DgZxGjdyz87KN/?format=pd
f. Acesso em: 14 ago. 2024. 

SANTOS, Boaventura de Sousa. Para além do pensamento abissal: das 
linhas globais a uma ecologia dos saberes. Novos estudos-Cebrap, São 
Paulo, n.79, Nov, 71-94. 2007. Disponível em: 
http://www.scielo.br/pdf/nec/n79/04.pdf . Acesso em: 7 set. 2024.  

SOUZA, Ana Lúcia. Letramentos de reexistência: práticas de linguagem 
nas periferias urbanas. In: ROJO, Roxane (Org.). Letramentos múltiplos, 
escola e inclusão social. São Paulo: Parábola Editorial, 2011. 

VIEIRA, Carlos Antônio. Caminhos para construção de uma escola 
democrática e espaço de acolhimento a diversidade humana: local de 
preto, branco, pardo, indígena e outros In: RODRIGUES, Letícia. 
Negritudes: Dinâmicas e relações sociais no século XXI. Diadema: V&V 
Editora, 2022. 

WALSH, Catherine. Pedagogías decoloniales: prácticas insurgentes de 
resistir, (re)existir y (re)vivir. Tomo I. Quito, Ecuador: Ediciones 
Abya-Yala, 2013. 

 

 
v. 15, n. 2,                                                                                                           ISSNe 2237-2075 

 Língua, literatura e ensino: prismas interculturais 


