
39 
 

Building the way                                                  

A FANTASIA COMO FERRAMENTA CRÍTICA: SUBVERSÃO E 
SENTIDO NA LITERATURA FANTÁSTICA CONTEMPORÂNEA 

 
FANTASY AS A CRITICAL TOOL: SUBVERSION AND MEANING IN 

CONTEMPORARY FANTASTIC LITERATURE 
 

Marcus Paulo de Oliveira Rodrigues1 

 
 

RESUMO 
Esta investigação analisa a literatura fantástica contemporânea 
como um espaço capaz de produzir releituras críticas da 
realidade. Diferente da visão que reduz o fantástico ao 
escapismo, argumenta-se que o gênero mobiliza formas 
próprias de conhecimento e interpretação, atribuindo à 
imaginação um papel decisivo na construção de sentidos. A 
discussão articula referenciais teóricos de autores como Tzvetan 
Todorov, Farah Mendlesohn, Umberto Eco, J.R.R. Tolkien, Carl 
Jung, Mircea Eliade, Paul Ricoeur e Mikhail Bakhtin, em diálogo 
com obras de ficcionistas como Leonel Caldela e André Vianco. 
A partir desse conjunto, delineia-se como a fantasia 
problematiza noções de identidade, temporalidade, 
espacialidade e verdade, funcionando como uma narrativa 
capaz de tensionar os limites do real. A pesquisa, de base 
bibliográfica e teórico-interpretativa, adota uma perspectiva 
transdisciplinar que envolve literatura comparada, filosofia da 
linguagem e estudos do imaginário. Conclui-se que, ao romper 
com convenções miméticas e instaurar universos simbólicos 
próprios, a fantasia convoca o leitor a uma experiência de 
estranhamento e reflexão, revelando sua potência crítica e sua 
capacidade de desnaturalizar o mundo vivido. 
 
PALAVRAS-CHAVE: Literatura fantástica; Crítica simbólica; 
Imaginação subversiva; Arquétipo; Hermenêutica da fantasia. 
 
ABSTRACT 

1Mestre em Letras, área de estudos de Literatura e Crítica Literária, pela 
Pontifícia Universidade Católica de Goiás (PUC-GO); Doutorando em Letras, 
área de estudos de Estudos Literários, pela Universidade Federal de Goiás (UFG). 
marcusrodrigues645@gmail.com 
http://lattes.cnpq.br/3835293692783057 
https://orcid.org/0000-0002-1444-8725 

 
v. 15, n. 2,                                                                                                           ISSNe 2237-2075 

 Língua, literatura e ensino: prismas interculturais 

mailto:marcusrodrigues645@gmail.com
http://lattes.cnpq.br/3835293692783057
https://orcid.org/0000-0002-1444-8725


40 
 

Building the way                                                  

This study examines contemporary fantastic literature as a 
narrative space capable of producing critical reinterpretations of 
reality. Contrary to perspectives that classify fantasy as mere 
escapism, the analysis argues that the genre operates with its 
own epistemological and interpretative modes, assigning a 
central role to imagination in the construction of meaning. The 
discussion draws on theoretical contributions from Tzvetan 
Todorov, Farah Mendlesohn, Umberto Eco, J.R.R. Tolkien, Carl 
Jung, Mircea Eliade, Paul Ricoeur, and Mikhail Bakhtin, in 
dialogue with works by authors such as Leonel Caldela and 
André Vianco. Together, these references reveal how fantasy 
challenges conventional notions of identity, temporality, 
spatiality, and truth, functioning as a narrative that destabilizes 
established understandings of the real. The research adopts a 
bibliographic and theoretical-interpretative approach, grounded 
in a transdisciplinary perspective that includes comparative 
literature, philosophy of language, and studies of the imaginary. 
The study concludes that, by breaking with mimetic 
conventions and creating its own symbolic universes, fantasy 
invites readers into an experience of estrangement and 
reflection, highlighting its critical potential and its ability to 
denaturalize lived reality. 
 
KEYWORDS: Fantastic literature; Symbolic criticism; 
Subversive imagination; Archetype; Hermeneutics of fantasy. 

 
 
Considerações iniciais 

 
A literatura fantástica passou, durante muito tempo, por um 

processo de marginalização dentro dos estudos acadêmicos. 
Frequentemente associada ao escapismo infantil, foi tratada como um 
gênero menor, incapaz de dialogar com questões complexas da 
experiência humana. Entretanto, nas últimas décadas, essa percepção tem 
mudado de maneira significativa. A fantasia ressurge como um espaço 
produtivo para a crítica simbólica, para a revisão do sensível e para a 
problematização do real. Esse movimento exige revisitar o modo como o 
gênero é compreendido, reconhecendo que sua força não está na fuga do 
mundo, mas na possibilidade de ampliá-lo e tensionar suas categorias de 
percepção, racionalidade e historicidade. 

Esse deslocamento ocorre em um contexto de profundas 
transformações culturais, marcado pela aproximação entre real e virtual, 

 
v. 15, n. 2,                                                                                                           ISSNe 2237-2075 

 Língua, literatura e ensino: prismas interculturais 



41 
 

Building the way                                                  

ficcional e histórico. Nesse cenário, o fantástico ganha nova legitimidade 
enquanto linguagem complexa e sensível às inquietações 
contemporâneas. Autores como Todorov (1975) e Mendlesohn (2008) são 
fundamentais nesse processo ao propor que o fantástico ultrapasse a ideia 
de mera estrutura formal e passe a operar como uma forma de olhar. Ao 
instaurar zonas de dúvida e indeterminação, a fantasia questiona o pacto 
de realidade que sustenta as narrativas miméticas e abre espaço para 
novas interpretações do mundo. 

Ao recriar a realidade por meio da ficção, a literatura fantástica 
propõe uma forma própria de verdade, uma verdade que, como destaca 
Paul Ricoeur (1994), nasce da potência simbólica da narrativa de 
redescrever o vivido. Nesse horizonte, a imaginação deixa de ser 
acessório e se torna ferramenta cognitiva e ética. É ela que permite 
acessar o que está ausente, sugerir outras possibilidades de existência e 
criar distanciamentos que revelam o que foi naturalizado. A fantasia, 
portanto, não se limita a inventar mundos alternativos: ela oferece outras 
maneiras de pensar, agir e habitar o mundo, instituindo uma política da 
imaginação e uma estética da subversão. 

Com isso, o fantástico pode ser entendido como uma tecnologia 
narrativa que desestabiliza códigos, desafia sistemas de sentido e conduz o 
leitor a uma experiência de estranhamento. Ao mobilizar mitos, 
arquétipos, tempos múltiplos e espaços liminares, o gênero constrói uma 
linguagem voltada para a ruptura uma hermenêutica do possível que 
ultrapassa o plano estético e se projeta como forma de questionamento 
ontológico. 

Este artigo se insere nesse debate ao analisar a literatura 
fantástica contemporânea como ferramenta crítica de reconfiguração 
simbólica e elaboração de sentidos. Para isso, dialoga com autores como 
Leonel Caldela e André Vianco, articulando suas obras às contribuições 
teóricas de Todorov, Mendlesohn, Tolkien, Jung, Eliade, Eco, Nikolajeva, 
Ricoeur, entre outros. Trata-se de uma investigação qualitativa e 
teórico-interpretativa, sustentada por revisão bibliográfica e análise 
comparativa. Parte-se da hipótese de que a fantasia, ao propor mundos 
possíveis, atua também como linguagem política e hermenêutica, capaz 
de tensionar estruturas ideológicas, epistemológicas e narrativas que 
moldam a modernidade. 

 
A ontologia do fantástico: hesitação, ruptura e reconfiguração do real 
 

A literatura fantástica, desde suas primeiras formulações 
teóricas, tem colocado em tensão as fronteiras entre o real e o imaginário. 
Quando Tzvetan Todorov (1975) define a hesitação como o núcleo 
estrutural do fantástico, ele não está apenas descrevendo um efeito 

 
v. 15, n. 2,                                                                                                           ISSNe 2237-2075 

 Língua, literatura e ensino: prismas interculturais 



42 
 

Building the way                                                  

produzido no leitor. Sua proposta aponta para algo mais profundo: a 
percepção de que o mundo, tal como o compreendemos, é frágil e pode 
vacilar. É nesse ponto de falha nesse intervalo de incerteza que a fantasia 
emerge com força. 

Essa instabilidade entre o natural e o sobrenatural vai além de 
um recurso literário. Ela expressa um modo de pensar que questiona a 
rigidez das categorias modernas de realidade. Farah Mendlesohn (2008), 
ao elaborar uma tipologia mais ampla do fantástico como o portal fantasy 
ou a liminal fantasy demonstra que essas narrativas não se limitam a 
introduzir elementos impossíveis. Elas alteram o próprio horizonte do 
possível, deslocando expectativas e oferecendo novas formas simbólicas 
de compreender o mundo. 

J. R. R. Tolkien (2006), com o conceito de “subcriação”, 
aprofunda ainda mais essa perspectiva. Para ele, criar mundos 
secundários não significa abandonar o real, mas iluminá-lo por contraste. 
A imaginação, nesse sentido, possui uma dimensão ética: ao inventar 
aquilo que não existe, o autor fantástico nos conduz a reconsiderar o que 
tomamos como dado. A fantasia evidencia lacunas, silêncios e zonas 
esquecidas da experiência, revelando que o real não é uma totalidade 
fechada, mas algo em constante reconfiguração. 

 
O fantástico dura apenas o tempo de uma hesitação: 
hesitação comum ao leitor e à personagem, que devem 
decidir se o que percebem deriva ou não da ‘realidade’, tal 
como ela existe para a opinião corrente. Se optamos por 
uma explicação natural dos acontecimentos descritos, 
deixamos o fantástico para entrar no estranho; se, ao 
contrário, admitimos o sobrenatural, entramos no 
maravilhoso. O fantástico ocupa, portanto, o tempo dessa 
incerteza; ele é o vacilar das fronteiras que se acreditavam 
estáveis, a suspeita de que o mundo pode, por um breve 
momento, escapar às suas regras habituais (Todorov, 1975, p. 
31). 
 

Essa formulação é reveladora porque mostra que a fantasia, para 
Tolkien, não representa apenas um afastamento do mundo empírico. Ela 
aponta para um segundo eixo de criação, simbólico e autônomo, cuja 
legitimidade nasce justamente de sua capacidade de operar com outras 
formas de sentido. A subcriação, portanto, não se limita ao plano estético: 
ela incorpora também uma dimensão teológica, ao recriar o mundo não 
para negá-lo, mas para iluminá-lo por contraste. Nesse gesto, evidencia 
aquilo que a realidade cotidiana frequentemente oculta seus limites, 
fissuras e possibilidades esquecidas. 

 
v. 15, n. 2,                                                                                                           ISSNe 2237-2075 

 Língua, literatura e ensino: prismas interculturais 



43 
 

Building the way                                                  

Com isso, torna-se possível compreender a subcriação não 
como uma cópia imperfeita da criação divina, mas como uma resposta 
simbólica à condição humana de finitude. É por meio desse exercício 
imaginativo que o autor fantástico participa de uma ontologia ampliada, 
na qual o ato poético se transforma em um modo de instaurar significado. 
O escritor, como um artesão do possível, modela mundos em que tempo, 
espaço, causalidade e identidade obedecem a lógicas próprias, muitas 
vezes marcadas pelo mito e pelo arquétipo. Essas lógicas não rompem 
com o real; elas o refratam. Funcionam como lentes críticas que 
multiplicam suas formas e revelam novas maneiras de narrar e existir. 

Esse movimento aproxima a reflexão tolkieniana das 
proposições hermenêuticas de Paul Ricoeur (1994). Para o filósofo, a ficção 
possui o poder de refigurar a experiência humana, criando modelos 
simbólicos que desafiam a primazia do empírico e ampliam o horizonte 
de compreensão do mundo vivido. A fantasia, nesse sentido, não se limita 
a inventar aquilo que não existe. Ela propõe outras formas de habitar o 
real, desestabilizando certezas e conferindo à imaginação um papel 
cognitivo. A verdade que dela emerge não é a verdade verificável da razão 
instrumental, mas aquela que se manifesta na densidade do mito, no jogo 
dos signos e na ambivalência das narrativas. 

Desse modo, a fantasia opera como uma linguagem de 
mediação entre o visível e o invisível entre o que o mundo mostra e o que 
ele oculta. Ela trabalha com excessos, restos e sobras do real, abrindo 
espaço para experiências que não cabem nos modelos tradicionais de 
racionalidade. Por isso, falar em subcriação implica também falar em 
uma ética da criação: uma responsabilidade diante da forma, do símbolo 
e do próprio leitor. Esse leitor é conduzido a transitar por zonas de 
instabilidade ontológica e a confrontar o que parecia naturalizado. Muitas 
vezes, esse percurso resulta em revelação não no sentido religioso, mas 
como desvelamento crítico de camadas da experiência. 

 
Arquétipos, mitos e a poética do estranhamento 
 

Se a fantasia atua como ferramenta crítica, isso não ocorre 
apenas pela ruptura que estabelece com o real empírico, mas também 
pela forma como mobiliza sua matéria simbólica mais profunda: mitos, 
imagens primordiais e estruturas arquetípicas. Esses elementos não 
aparecem como adornos narrativos. Eles funcionam como dispositivos 
antropológicos que condensam experiências coletivas e modos de 
perceber o mundo. 

Carl Jung (2000), ao formular o conceito de inconsciente 
coletivo, descreve esses arquétipos como o herói, a sombra, o velho sábio, 
entre tantos outros como matrizes universais que atravessam culturas e 

 
v. 15, n. 2,                                                                                                           ISSNe 2237-2075 

 Língua, literatura e ensino: prismas interculturais 



44 
 

Building the way                                                  

temporalidades. Não se trata de simples figuras literárias, mas de padrões 
simbólicos que organizam expectativas, conflitos e possibilidades de 
transformação. Quando a literatura fantástica convoca esses modelos, ela 
se conecta a camadas profundas da psique e da cultura. 

No entanto, a fantasia contemporânea não se limita a repetir 
esses arquétipos de forma tradicional. Ela os torce, desloca e reinterpreta. 
Em muitos casos, subverte sua função original, revelando tensões éticas, 
políticas ou existenciais que estavam ocultas na matriz arquetípica. É essa 
reinterpretação crítica que produz o efeito de estranhamento: ao 
apresentar figuras reconhecíveis, mas em configurações inesperadas, a 
fantasia convida o leitor a rever o que parecia estável ou dado. 

 
Os arquétipos são sistemas de disposição psíquica que se 
configuram como imagens e motivos que se repetem ao 
longo da história. Eles constituem formas típicas que 
aparecem em todas as épocas e em todos os lugares e que, 
mesmo quando não são entendidas racionalmente, exercem 
uma influência poderosa sobre a imaginação humana. Essas 
imagens primordiais não são invenções individuais, mas 
expressões espontâneas da psique coletiva, surgidas de 
estruturas profundas que antecedem a consciência e 
orientam o modo como percebemos e organizamos a 
experiência ( Jung, 2000, p. 67). 
 

Essa formulação ajuda a compreender por que a fantasia 
contemporânea costuma tensionar, e não repetir, os padrões arquetípicos. 
Em O Inimigo do Mundo, de Leonel Caldela, o arquétipo do herói é 
deliberadamente fraturado: não há pureza, missão luminosa ou certeza 
moral. O protagonista encarna simultaneamente o redentor e o 
destruidor, como se o arquétipo estivesse em combustão interna. Essa 
ambiguidade não o enfraquece; ao contrário, amplia sua densidade 
humana e crítica. A fantasia, nesse movimento, usa os arquétipos para 
questionar justamente os sistemas de valor que os sustentam. 

Maria Nikolajeva (2010), ao estudar a literatura fantástica voltada 
ao público jovem, observa que os mitos servem tanto como estrutura 
narrativa quanto como campo de conflito ideológico. Para ela, “os 
arquétipos não são neutros: carregam consigo visões de mundo, padrões 
de autoridade, concepções de identidade e alteridade” (Nikolajeva, 2010, 
p. 87). Assim, reescrever o herói, o monstro ou o sábio significa também 
reescrever as formas de compreender o poder, o mal e o conhecimento 
em outras palavras, reescrever a própria cultura. 

André Vianco oferece outro exemplo desse processo ao 
retrabalhar o mito do vampiro para além da tradição gótica. Em suas 

 
v. 15, n. 2,                                                                                                           ISSNe 2237-2075 

 Língua, literatura e ensino: prismas interculturais 



45 
 

Building the way                                                  

narrativas, o vampiro não é apenas o outro monstruoso; torna-se figura 
da violência estrutural, símbolo do subalterno que retorna. O mito 
funciona como um palimpsesto cultural: um texto sobre o qual novas 
camadas são inscritas sem apagar completamente as anteriores. O 
vampiro de Vianco é, ao mesmo tempo, Nosferatu e periferia urbana uma 
fusão entre o mítico e o histórico, o simbólico e o político. 

A esse movimento se soma o que Viktor Shklovsky chamou de 
estranhamento (ostranenie): um recurso estético que torna o familiar 
estranho e, assim, força o leitor a olhar o cotidiano por outra perspectiva. 
O fantástico opera exatamente nesse espaço, deslocando o comum para 
dentro do insólito. A fantasia não cria apenas novos mundos; ela distorce 
o conhecido. Nesse gesto, revela a artificialidade daquilo que se apresenta 
como natural. Como afirma Umberto Eco (1993), “a literatura não diz o 
que as coisas são, mas o que elas poderiam ser vistas como sendo” (Eco, 
1993, p. 59). Esse “poderiam ser” constitui o núcleo crítico da fantasia. 

Por fim, a articulação entre arquétipos, mitos e estranhamento 
não busca restaurar uma ordem anterior, mas instaurar novas formas de 
significação. A fantasia, ao reescrever seus símbolos, desestabiliza o 
imaginário coletivo e inaugura um regime de leitura em que o impossível 
não nega a realidade antes, a ilumina e a torna mais crítica, mais reflexiva 
e, em certos aspectos, mais verdadeira. 

 
Hermenêutica da fantasia e política da imaginação 
 

Ao reconfigurar categorias como realidade, identidade e 
temporalidade, a literatura fantástica exige mais do que uma leitura 
estética ou estrutural. Ela convoca um gesto hermenêutico. Interpretar a 
fantasia significa reconhecer que seu valor não está apenas na criação de 
mundos alternativos, mas na instauração de sentidos simbólicos que 
ultrapassam a superfície da narrativa. Nesse processo, a fantasia funciona 
como uma linguagem interpretativa da condição humana, uma semiótica 
da ambivalência, na qual os signos não apontam para certezas, mas para 
possibilidades de sentido. 

Paul Ricoeur (1994) argumenta que o imaginário não ocupa um 
lugar secundário diante da razão. Ele constitui um espaço legítimo de 
produção de verdade, pois é capaz de reorganizar a experiência por meio 
de narrativas que não somente representam o vivido, mas o transformam. 
Para o filósofo, a ficção simbólica realiza um trabalho de “refiguração” do 
mundo, produzindo novas formas de compreender o real a partir da 
mediação narrativa. Nesse sentido, a fantasia torna-se um dispositivo 
crítico de interpretação, capaz de revelar o que está latente, oculto ou 
naturalizado. 

 
v. 15, n. 2,                                                                                                           ISSNe 2237-2075 

 Língua, literatura e ensino: prismas interculturais 



46 
 

Building the way                                                  

 
A ficção não é a simples negação da realidade, mas um 
desvio que permite atingir uma dimensão mais profunda do 
real. Ao introduzir variações imaginativas, a narrativa abre 
espaço para um mundo possível no qual a experiência 
humana pode ser reescrita. Essa capacidade de redescrição 
não copia o vivido, mas o transforma, oferecendo novas 
configurações de sentido e permitindo que o leitor 
compreenda sua própria existência de maneira renovada. A 
narrativa, nesse horizonte, deixa de ser um espelho do real 
para tornar-se um laboratório de formas, onde o mundo é 
experimentado de novo e, por isso, reinterpretado.” 
(Ricoeur, 1994, p. 75). 
 

Essa concepção desloca a fantasia para o campo da 
hermenêutica e da ética. Seu papel não é o de oferecer uma fuga do 
mundo, mas de propor novas categorias para compreendê-lo, categorias 
que permitem imaginar não apenas como ele é, mas como pode ser 
narrado, simbolizado e transformado. Ao apresentar possibilidades 
narrativas alternativas, a fantasia amplia o campo do pensável e do 
sensível. 

Essa leitura se torna ainda mais produtiva quando observamos 
que os mundos fantásticos são marcados por disputas éticas e ontológicas. 
A organização simbólica dessas realidades ficcionais nunca é neutra: ela 
revela tensões, ideologias e modos específicos de conceber poder, 
autoridade, alteridade e justiça. Nessa perspectiva, a fantasia não se limita 
a ser lida, ela interpreta o leitor. Desloca seu ponto de vista, desmonta 
certezas e o obriga a renegociar seus pactos com o mundo empírico. Mais 
do que um espelho, a fantasia produz um movimento de desidentificação, 
um convite a estranhar o que parecia familiar. 

Jack Zipes (2007) aprofunda esse debate ao compreender a 
fantasia como uma ferramenta política da imaginação. Para ele, tanto os 
contos de fadas quanto as narrativas fantásticas operam como arenas 
ideológicas, onde se naturalizam ou contestam visões de mundo. Ele 
observa que “a fantasia radicaliza a imaginação ao revelar que o 
impossível é apenas uma construção social do possível” (Zipes, 2007, p. 
41). Essa formulação é decisiva, pois devolve ao gênero um potencial 
transformador que não depende da ruptura direta com a realidade, mas 
de uma erosão simbólica capaz de desestabilizar seus fundamentos. 

Esse gesto crítico torna-se ainda mais evidente quando a fantasia 
desloca o centro de sua narrativa para figuras e mundos marginalizados. 
O “outro”, o monstro, o híbrido, o mestiço, o órfão, deixa de ser uma 
alegoria distante para se tornar operador narrativo que questiona 
identidades rígidas. Ao dar voz ao inominável, ainda que de forma 

 
v. 15, n. 2,                                                                                                           ISSNe 2237-2075 

 Língua, literatura e ensino: prismas interculturais 



47 
 

Building the way                                                  

precária, a fantasia torna inteligíveis experiências que habitam a periferia 
do imaginário dominante. Desenha-se, assim, uma política do sensível, 
que não se exerce por meio do discurso direto, mas pela criação de 
universos onde as leis simbólicas do nosso mundo são suspensas, 
alteradas ou reinventadas. 

Essa suspensão, contudo, não elimina a realidade; ao contrário, 
torna visível aquilo que nela havia de naturalizado. Ao propor novos 
modos de ordenamento simbólico, a fantasia atua como crítica imanente 
do real. Como afirma Umberto Eco (1993), “a função da obra aberta é 
permitir a emergência de sentidos latentes” (p. 84). A fantasia, enquanto 
obra aberta por excelência, desestabiliza fechamentos interpretativos e 
inscreve o leitor em uma experiência que é simultaneamente estética, 
política e existencial. 

Interpretar a fantasia, portanto, significa aceitar o convite para 
pensar o real como construção e, por isso mesmo, como espaço de 
transformação. A política da imaginação reside precisamente nessa recusa 
das verdades fossilizadas e na insistência em inventar, narrar e performar 
mundos que ainda não existem. Nesse horizonte, a fantasia não é uma 
fuga do mundo, mas uma convocação a reinventá-lo. 

 
Literatura fantástica brasileira e crítica contemporânea: deslocamentos 
simbólicos e vozes periféricas 

 
Embora o imaginário fantástico tenha se estruturado 

historicamente a partir de modelos anglo-europeus, a literatura brasileira 
contemporânea revela um movimento de apropriação crítica dessas 
formas. Autores brasileiros não apenas incorporam elementos do cânone, 
mas os deslocam, tensionam e reescrevem a partir de experiências locais, 
históricas e culturais. Surge, assim, uma fantasia que dialoga com as 
convenções do gênero, mas que também as corrompe e reconfigura, 
incorporando marcas de violência social, fraturas simbólicas e 
instabilidades próprias do contexto brasileiro. 

Nesse cenário, escritores como André Vianco e Leonel Caldela 
desempenham papel central. Suas narrativas, ambientadas em espaços 
urbanos degradados e marcados por dilemas morais complexos, 
produzem uma inflexão crítica no fantástico. O sobrenatural se aproxima 
do traumático; o épico se entrelaça com a ruína; o heroico, com a 
precariedade da vida nas margens sociais. Essa fusão tensiona a herança 
do gênero e cria um modelo de fantasia que não apenas diverte, mas 
confronta uma fantasia que fala das feridas abertas do país. Andréa Bellini 
(2021), ao analisar esse deslocamento na literatura fantástica brasileira, 
observa: 

 
v. 15, n. 2,                                                                                                           ISSNe 2237-2075 

 Língua, literatura e ensino: prismas interculturais 



48 
 

Building the way                                                  

 
A fantasia brasileira contemporânea opera um 
descentramento político e simbólico ao deslocar o eixo 
tradicional do gênero. Ao invés de mundos idealizados, 
encontramos espaços marcados por fraturas sociais, 
desigualdade e violência estrutural. Essa ambientação não 
reduz a potência imaginativa do fantástico, mas a 
redireciona: o maravilhoso não se apresenta como fuga, e 
sim como lente que revela aspectos profundos de um real 
que insiste em se ocultar. Nesse processo, os arquétipos 
clássicos são tensionados, reconfigurados e, muitas vezes, 
invertidos, permitindo que vozes periféricas e narrativas 
silenciadas adquiram centralidade (Bellini, 2021, p. 112). 

 
Essa hibridez literária produz uma estética do confronto, na 

qual a figura monstruosa não representa apenas o outro mítico, mas atua 
como espelho distorcido daquilo que a sociedade tenta ocultar: o 
marginalizado, o racializado, o desumanizado. Ao trabalhar com essas 
imagens, os autores brasileiros não se afastam da realidade que eles a 
expõem. A fantasia, nesse caso, revela aquilo que o discurso social tenta 
apagar e transforma o insólito em chave de leitura para o trauma, a 
exclusão e a violência estrutural. 

Essa perspectiva dialoga com as reflexões de Flora Sussekind 
(2004), que, ao analisar a literatura brasileira contemporânea, destaca 
como o imaginário nacional é atravessado por tensões entre 
modernidade e arcaísmo, entre promessas de progresso e experiências 
contínuas de descontinuidade. Em um de seus ensaios mais expressivos, a 
autora observa: 

 
A literatura brasileira recente tem revelado, de maneira cada 
vez mais explícita, a convivência incômoda entre projetos de 
modernização e permanências arcaicas. No interior das 
narrativas, essas forças colidem, produzindo representações 
marcadas por cortes, descompassos e zonas de sombra. É 
justamente nessa fricção que emergem figuras e situações 
que desestabilizam a ordem discursiva dominante, 
apontando para fissuras sociais que a retórica do progresso 
tenta, sem sucesso, suturar (Sussekind, 2004, p. 58). 
 

Essa percepção ganha força na fantasia brasileira 
contemporânea, onde os mundos imaginários não aparecem como 
totalidades estáveis, mas como zonas liminares marcadas pela tensão 
entre o épico e o precário. Em André Vianco, o vampiro emerge do 
subúrbio e carrega consigo os sinais da exclusão, da violência 
institucionalizada e de uma espiritualidade corroída. Em Leonel Caldela, 

 
v. 15, n. 2,                                                                                                           ISSNe 2237-2075 

 Língua, literatura e ensino: prismas interculturais 



49 
 

Building the way                                                  

o herói se confunde com o inimigo, a jornada se fragmenta e a salvação 
torna-se improvável. Ambos trabalham com restos de mitos universais e 
de histórias nacionais fragmentos de um imaginário ferido, mas ainda 
capaz de produzir sentido. 

A fantasia brasileira, nesse contexto, afirma-se como um espaço 
de reinvenção política e estética. Ao mesmo tempo em que rompe com o 
modelo universalista do gênero, ela se apropria de seus mecanismos 
simbólicos para dar voz ao dissenso, à fratura e ao indizível. O resultado é 
uma poética da reescrita: uma escrita das margens, dos ruídos e dos 
fantasmas que atravessam o texto, mesmo quando tudo parece 
empenhado em silenciá-los. 

 
Considerações finais 
 

A literatura fantástica, por muito tempo associada ao escapismo 
ou ao entretenimento juvenil, revela-se, na contemporaneidade, como 
um dos dispositivos críticos mais complexos para pensar a experiência 
humana. Longe de se limitar à invenção de mundos ou ao uso 
ornamental de símbolos, a fantasia opera tensionamentos profundos: 
desloca estruturas narrativas, corrompe convenções, subverte arquétipos 
e reinscreve formas simbólicas dentro de uma lógica que desafia as 
epistemologias consolidadas do real. 

Neste estudo, buscou-se demonstrar que a fantasia é uma 
linguagem de reconfiguração estética, simbólica e política. Para isso, 
articulou-se um diálogo entre teoria literária, filosofia da linguagem, 
psicologia analítica e crítica cultural, mobilizando autores que oferecem 
leituras complementares do gênero. Todorov, com a noção de hesitação, 
evidenciou a instabilidade entre o natural e o sobrenatural. Mendlesohn 
mostrou como o leitor participa ativamente da construção do insólito. 
Tolkien elevou a fantasia ao estatuto de gesto ontológico, ao compreender 
a subcriação como um modo de iluminar o real por contraste. Ricoeur 
destacou o poder ético e cognitivo da ficção. Jung reforçou o alcance 
simbólico dos arquétipos. Zipes e Nikolajeva revelaram as camadas 
ideológicas que atravessam mitos, heróis e monstros. Eco lembrou que a 
literatura, ao propor outras possibilidades de ser, amplia o campo do 
imaginável. 

No cenário brasileiro, essa potência simbólica assume contornos 
específicos. Autores como André Vianco e Leonel Caldela tensionam o 
modelo eurocêntrico da fantasia ao inserir o insólito em territórios 
marcados por violência urbana, desigualdade estrutural e fissuras 
históricas. Em Vianco, o vampiro se torna alegoria da exclusão. Em 
Caldela, o herói se despedaça diante de um mundo em ruína. Em ambos, 
o fantástico não escapa da realidade: expõe suas fraturas. 

 
v. 15, n. 2,                                                                                                           ISSNe 2237-2075 

 Língua, literatura e ensino: prismas interculturais 



50 
 

Building the way                                                  

As reflexões de Flora Sussekind (2004) ajudam a compreender 
esse movimento ao evidenciar como a literatura brasileira 
contemporânea é atravessada por restos simbólicos, narrativas 
fragmentárias e personagens que emergem de zonas de colapso. Andréa 
Bellini (2021) amplia esse diagnóstico ao identificar, na fantasia brasileira, 
uma hibridez estética que mescla o mítico, o urbano e o cotidiano, 
produzindo um imaginário crítico e profundamente situado. 

A fantasia, ao mobilizar essa rede de deslocamentos, torna-se 
uma linguagem liminar. Não oferece apenas mundos imaginários, mas 
formas de repensar o nosso. Ao recorrer ao estranhamento (como propôs 
Shklovsky), ao corromper pactos de realidade e ao reconfigurar a ética do 
herói, o gênero desestabiliza certezas e reinstala a pergunta sobre o que 
entendemos por verdade, por identidade e por experiência. 

Em um mundo saturado por discursos normativos, polarizações 
e esvaziamento simbólico, a fantasia emerge como forma de resistência 
estética e epistêmica. Ela não busca anestesiar, mas inquietar. Convoca o 
leitor à imaginação crítica, à reconstrução de sentidos e à revisão das 
fronteiras entre o possível e o impossível. 

Por isso, mais do que um gênero, a fantasia se apresenta como 
uma operação hermenêutica e política. Uma ferramenta para repensar o 
real e, talvez, reinventá-lo. 

 
REFERÊNCIAS 
 
BELLINI, Andréa. Narrativas híbridas: fantástico e cotidiano na literatura 
brasileira contemporânea. Rio de Janeiro: 7Letras, 2021. 
 
CALDELA, Leonel. O inimigo do mundo. São Paulo: Jambô, 2004. 
 
ECO, Umberto. Seis passeios pelos bosques da ficção. São Paulo: 
Companhia das Letras, 1993. 
 
JUNG, Carl Gustav. O homem e seus símbolos. Rio de Janeiro: Nova 
Fronteira, 2000. 
 
MENDELSOHN, Farah. Rhetorics of fantasy. Middletown: Wesleyan 
University Press, 2008. 
 
NIKOLAJEVA, Maria. Power, voice and subjectivity in literature for 
young readers. New York: Routledge, 2010. 
 
RICOEUR, Paul. Tempo e narrativa: A configuração do tempo no relato 
histórico. v. 1. Campinas: Papirus, 1994. 
 

 
v. 15, n. 2,                                                                                                           ISSNe 2237-2075 

 Língua, literatura e ensino: prismas interculturais 



51 
 

Building the way                                                  

SHKLOVSKY, Viktor. Teoria da prosa. São Paulo: Editora Perspectiva, 
2012. 
 
SUSSEKIND, Flora. Literatura e vida literária: polêmicas, diários & 
retratos. São Paulo: Companhia das Letras, 2004. 
 
TODOROV, Tzvetan. Introdução à literatura fantástica. São Paulo: 
Perspectiva, 1975. 
 
TOLKIEN, John Ronald Reuel. Sobre histórias de fadas. São Paulo: 
Conrad, 2006. 
 
VIANCO, André. Os sete. São Paulo: Novo Século, 2000. 
 
ZIPES, Jack. Why fantasy matters too much. In: ZIPES, Jack. Fairy tales 
and the art of subversion. 2. ed. New York: Routledge, 2007. p. 37–55. 

 
v. 15, n. 2,                                                                                                           ISSNe 2237-2075 

 Língua, literatura e ensino: prismas interculturais 


